



المنظون المرافقة المر

جرافر المنطق حراف المنطق الجرائية

> ا مقدمه و مستح ر من ر محدثقی دانشریژوه همان ۱۳۵۷

مأرات

انجمن ثناهنث مى فلنفه ايران

شماره ۴۴ شهریورماه ۱۳۵۷ هجری شمسی

شوال ۱۳۹۸ هجریقمری

## ديباچه

با پناه بردن گروهی از دانشمندان مسیحی ایرانی که در دانشگاه دینی نصیبین بسر می برده اند پس از سال ۱۳۶۳م به شهر ادسیا رها دانشگاه نسطوری ایرانی دراین شهر بنیاد گرفت. دانشمندان ایرانی این دانشگاه بودند که درسدهٔ پنجم مسیحی به فلسفهٔ مشائی پرداخته و بسیاری از بخشهای نه گانهٔ منطق ار سطاطالیسی را ترجمه و شرح کردند تا به جایی که در تفسیر کتابهای مقدس مسیحی نیز به روش ار سطاطالیس رفته و در آن اصطلاحات کتاب عبارت او و مدخل فرفوریوس را بکارمی برده اند.

این دانشگاه در ۴۷۱ بسته شده و بازهمان نصیبین شهر دانشگاهی نسطوریان فیلسوف منش ایـرانی شده است(۱) و شایـد بتوان گفت کـه

۱ــ در بارهٔ شهر ادس و نصیبین کــه دانشمندان مسیحی ایــرانی روزگار ساسانی در آنجـا بسر می بــرده اند می توان به تاریخ سیاسی و دینی وادبی ادس از رونسدو وال R. Duval بهویژه ص ۱۸۰ و ادب سریانی همو بهویژه ص ۱۸۰ و دانشگاه و دانشگاه ادس از ا.ر. هایس E.R. Hayes بهویژه ص ۱۴۵ و ۱۵۱ و دانشگاه

دانشگاه قنسرین و حران و جندی شاپور دنبالهٔ دانشگاه نصیبین میباشد (خلیل جر)

در آغاز بنیاد گرفتن فرهنگ اسلامی نیز بهمنطق ارسطاطالیسی ارج بسیار نهادند و در حوزههای علمی مرو و بغداد بهویژه بیتالحکمة مامونی که بهدست مانویان اداره میشده است دانشمندان از این دانش بیگانه نبودند.

دراین مراکز علمی که یاد کردهام این دانش را در نصوص یونانی که زبان آورندهٔ منطق است و سریانی که زبان دانشگاهی دانشمندان آرامی

نصیبین و تاریخ و دستگاه آن از ژی.ب. شابو J.B.Chabot میتوان نگریست. افنان نیز درکتاب دربارهٔ هنر شعر ص ۳۰ و خلیل جر درمقولات ارسطو در ترجمه های سریانی و عربی (فهرست نامها) از دانشگاههای سریانی ادس و نصیبین و شهرهای دیگر یاد کرده اند.

ایر انیان گذشته از کارهای فلسفی در دانشگاههای ایر انی سریانی به ادب زبان سریانی نیز کمك کرده اندمانند یوسف هو زایا یا اهو ازی ایر انی نژ اددر گذشتهٔ پیش از ۵۸۰ که در دانشگاه نصیبین جانشین نرسای شده بود رساله ای دربارهٔ کلمات متشا به نگاشته است. او برای درست خو اندن سریانی نه نقطهٔ بزرگ یا (بوحام) بکار برده است از این روی در بارهٔ او گفته اند «صاحب الفحام بتسعهٔ نقط». او روش خو اندن و قرائت رهاوی را به روش خاوری برگردانده است و نسطوریان از آن پیروی کرده اند. همو رسالهٔ دستور زبان یونانی (تکنی) دیو نوسیوس تر اقی را به سریانی در آورد. از این ترجمه یا «مقالهٔ فی النحو لربان یوسف هو زایا القدیس المقر عفی مدرسهٔ ربان نرسای» دو نسخه در دست هست. پس یوسف اهو ازی برای زبان سریانی همان کاری را کرده است.

(مقولات ارسطو ازخلیل جر ۔ ادب سریانی دو وال ۲۲۶ وجاهای دیگر۔ ادب سریانی شابو ۵۵ و ۵۶۔ دانشگاہ نصیبین ازهمو درمجلهٔ آسیایی ۵۸ ۔ ادب سریانی رایت ۱۱۵ ۔ ادب اللغة الآرامیة از البیر ابونا ۵۳ و ۱۵۶ تا ۱۵۸ ۔ دانشگاہ ادس ازهایس ۱۴۶ و ۱۴۴ و ۲۳۷)

وایرانی بودهاست و پهلوی(۱)که زبانرسمی ایران بودهاست میخواندهاند و پس از اسلام خواستهاند که آنرا بهزبان عربی که جانشین زبان سریانی شده و مانند زبان لاتین برای اروپا زبان علمی مسلمانان گشته بود در آورند.

چندیـن دانشمند دراین روزگار بــدین کار دست یازیدند و گویا بتوانگفتکه ترجمه وتالیفیکه ابن مقفع وابن بهریز ازآنکــردهاند از کهنترین اثر دراین دانش خواهد بود.

نگارندهٔ این دیباچه از روزی که به ترجمهٔ ابن مقفع آشنا گشتم و به ستایشی که صاعداندلسی از آن کرده است برخوردم شیفتهٔ آن شدم وهماره میخواستم که این متن را نشر کنم. اینك که چهارنسخه ازاین منطق به دستم رسید و دیگر نتوانستم نسخهٔ دیگری بیابم آنرا از روی همان جهارنسخه آماده کردهام. دانشمندان اروپا وامریکا تنها از نسخهٔ بیروت و دانشمندان كنوني ايران در آغاز تنها ازنسخهٔ آستانهٔ مشهد طوس آگاهي داشتهاند من هم تصویر هردو را به کتابخانه مرکسزی دانشگاه آورده و در فهرست فيلمها (٣٩٠:١) از آنها ياد كردهام. بس ازاين درفهرست آصفيه بهعنوان «ثلثرسائل منطق ارسطاطاليس» از «محمد بن عبدالله المقفع» برخوردمو عکس آن با لطف خاص دوست دانشمندم آقای دکتر فتحالله مجتبایی بدستم رسیده سیس دوست دانشمندم آقای دکتر مهدی محقق عکس مجموعهٔ همدان راکه در آن منطق ابن زرعه واین منطق است خریده و در اختیار من گذارده است. درفهرست همدان در هر دو چاپ یادی از این کتاب نیست و ازنگریستن به عکس دریافتم که این یکی هم در آن هست. از استاد دانشمند بزرگوار آیة الله آخوند ملاعلی همدانی باید ستایش کنم که این نسخهٔ گرانبها را در مدرسهٔ غرب همدان گذارده است و به دست

۱ ـ ابن نديم ص ۱۶.

خواستاران میرسد و از آن بهره میبرند.

ازچهار نسخهٔ منطق ابن مقفع که پس ازین خواهیم شناخت سه تا ازدههٔ پنجم نیمهٔ نخستین سدهٔ یازدهم (همدان ۲۰۴۷) هند ۲۰۴۵، طوس (۲۰۴۸) و یکی دویست سالی پس از آنها (بیروت ۲۲۴۵) است و از سنجش آنها دریافتم که دونسخهٔ هند و بیروت ازیك سوی و دونسخهٔ همدان و طوس از سوی دیگر بسیار بهم نزدیك هستند. در نسخهٔ بیروت که خاور شناسان نخستین بار بدان آشنا شده بودند غلط بسیار است. آن سه نسخهٔ دیگر هم بی غلط نیستند. من ناگزیر شدم که روش گزینشی پیش گیرم و هرچه را که در آنها درست است و در کتابهای دیگر هم آمده است در متن بگذارم و در پایان کتاب نسخه بدلهار ابیاورم و از آنچه در نسخه ای آشکارا متن راست است در گذرم.

درهمین هنگام که به کار تصحیح این متن می پرداختم یادم آمد که کتاب «تقیید معانی کتب حدودالمنطق» در دو نسخه در دسترسم هست و میخواسته ام که آن را روزی نشر دهم، خواستم دراین هنگام بدان بنگرم. دو نسخه راباهم سنجیدم وازنسخهٔ دمشق دریافتم که این کتاب از ابن بهریز است و آنزدیك به شصت سالی پس از کتاب ابن مقفع بنگارش در آمده است، مؤلفان این کتاب هردو ایر انی هستند یکی مانوی که گویا مسلمان شده بود و دومی مسیحی، واین دو کتاب هم از کهن ترین متنهای منطقی بشمار میآید، بهتر این دیدم که هردو را باهم نشر کنم. از دوست دانشمندم آقای دکتر محمد جواد مشکور بسیار سپاسگزارم که عکس نسخهٔ دمشق را برای من فراهم آورده است.

 است. درهریکی از آنها چیزهایی است که در دیگری نیست من ناگزیر شدم که چیزی از آن دو فرو گذار نکنم و دراین کتاب آنچه درهردو است بیاورم به ویژه آنکه تنها در نسخهٔ دمشق نامی از ابن بهریز آمده است. نسخه بدلها را درپایان آن آورده ام و پای صفحه ها را با آنها پرنساخته ام و نخواستم که خوانند گان را خسته کنم.

# چگو نگی نگارش منطق

دراین علمنویسندگان چندین روش داشتهاند:

۱ ترجمهٔ کتابی که آورندهٔ منطق، ارسطاطالیس،به نگارش در آورده و آن رابه زبانهای دیگربر گرداندهاند وخود ترجمهرا فصونصو دستور اصل میخواندند.

۲ـ تفسیر و شرح که دانشمندان یو نانی و لاتینی و سریانی و ایر انی
 بر آن نوشته اند و آن بیشتر تفسیر خوانده میشود.

۳- تلخیص که ما ناکتابی جداگانه است ولی بروش خود متنو گاهی هم در آن عبارات متن را می آورند، برخی هم مانند ابن زرعه بدان نام «معانی» و «اغراض» میداده اند برخی دیگر مانند ابن میمون اسرائیلی اصطلاحات آن را تفسیر کرده اند.

۹- جمع و اختصار که گزیده و کهوته مطالب اصل در آن می آمده است. ارنست رنان فرانسوی درسر گذشت ابن رشد از این سه سخن داشته است.

کوتاه پــردازی و گسترده نگــاری یا ایجاز و تطویل در آثــار پیشینیان هم بوده است.

ابوالحسناسحاق كاتب در البرهان في وجوه البيان (ص ٢٠٥)

می نویسد که ارسطوو اقلیدس موجزو فشرده و کوتاه نوشتندتا بهتر بتو ان نوشته های آنان را ازبر کرد و به آسانی ترجمه نمود ، ولی جالینوس و یوحنای نحوی به شرح گسترده پرداختند ، همهٔ آنان در روشی که داشته اند جز نیکی نخو استه اند.

۵- نظم و سرود کـه محمد زکریای رازی «قصیدة فی المنطق» (فهرست بیرونی) وابنسینا «ارجوزة فی المنطق» (مهدوی ۲۲) سروده اند، درست مانند ابوالعباس عبدالله ناشیء پسر شرشیر انباری بغدادی مصری ثنوی مانوی متکلتم در گذشتهٔ ۲۹۳ که قصیدهٔ کلامی بروش فلسفی سروده است در چهار هزار بیت یکدست (ابن ندیم ۲۱۷ و ۲۰۱۰ سزگین ۲:۵۰ مرو کلمن ۱۲۳۱ و فیل ۱۲۸۱-ترجمه ۲:۲۳۱ \_ معجم المؤلفین ۱۲۳۰ و ابهزود AbhZudh کـه برای دوست خود قورتا منظومـهای هفت هجائی دربارهٔ تقسیمات فلسفی به سریانی سروده است.

(دو وال ۲۵۴ و ۲۵۵ ـ رایت ۲۲۸).

عدد تشجیر که گزیده و خلاصهٔ فن در آن به ساخت درخت می آمده است. در سدهٔ چهارم ابن فریغون شاگرد ابوزید بلخی بروش ابن بهریز رفته و جوامع العلوم خودرا در دستور زبان عربی و آداب نویسندگی و منطق مانند آن ساخته است. محمد رشدی بن مصطفی بسرای یوسف بن جنید اخی چلپی تو قاتی مدرس مدرسهٔ قلندریهٔ استانبول و در گذشتهٔ ۹۰ ۹ به همین روش زبده التعریفات ساخته است در چهار زبده به عربی که زبدهٔ سوم آن در منطق است و در پایان آن علم الاداب، چاپ محمد علی بن محمد اسماعیل تبریزی در روز دوشنبه ۱۳ محرم ۱۲۹۴ در ۵۰ ص گویا در تبریز اسماعیل تبریزی در روز دوشنبه ۱۳ محرم ۱۲۹۴ در ۵۰ ص گویا در تبریز (ذیل برو کلمن ۲۱۸:۲).

شاید مشجرات نسب که نقبای دودمان هاشم داشتهاند و انساب

مشجرکه برای خاندانهای عرب ویا برایکتابهای تاریخ نوشتهاند تقلید و گرفتهٔ ازاین روش باشد.

این تشجیر مانند بکار بردن جدول وستون بندی ونردبان سازی و بکار گرفتن حرفهای تهجی و یا دوایر وخط مستقیم که در آثار خود ارسطو و ابن سینا و ابنطملوس و ابوالصلت اشبیلی وخواجهٔ طوسی و ابوالبرکات بغدادی و اولر فرانسوی می بینیم کوششی است برای نزدیك ساختن منطق کیفی به ریاضی کمی (۱).

#### نسخههاي منطق ارسطو

ازترجمهٔ عربی منطق ارسطو دو نسخه در دست هست:

۱- شمارهٔ ۲۳۴۶ ملی پاریس (فیلم ۱۳۵۷ دانشگاه تهران (۳۹۱:۱)

که عبدالرحمن بدوی همهٔ بخشهای آن را از روی همین نسخه چاپ
کرده است.

ریچارد و التسر Richard Walzer درمجلهٔ ارینس Nichard Walzer در ۱۹۶۳ – (۱۰۶ ص ۱۹۲ – (۱۴۲) و استفان پانوسی در مجلهٔ دانشکدهٔ ادبیات دانشگاه تهران (۷۶و ۱۴۵:۸۷ – ۱۸۸) برآن نقدی نوشتهاند.

وصف نسخهٔ پاریس در دیباچههای بدوی وبهتر از آن در دیباچهٔ خلیل جر برچاپ قاطیقوریاس عربی وسریانی (ص ۱۸۳–۲۰۰) آمده است. ۲\_ شمارهٔ ۲۳۳۶ احمد ثالث در طوپقپوسرای استانبول از سدهٔ ۱۰ (قرطای ۴۶۴۳ فهرس المخطوطات المصورة ۲۳۸۱) از ایساغوجی تا برهان.

۱ پیوستگی منطق و ریاضی نزد خواجهٔ طوسی از نگارنده در یاد نامهٔ
 خواجهٔ طوسی ص ۱۷۶ تا ۱۷۵.

بدينگونه :

كتاب ارسطوطاليس نقله الى العربية اسحق بن حنين فى المنطق، من مدخل فرفوريوس الى البرهان.

(14-174)

آغاز: بسمله. استعنت بالله المواحد الازلى. كتاب فرفوريوس المسمى بايساغوجى اىالمدخل. لانالعلم يا خروسا اوريا بما هوالجنس وما هوالفصل وما هو النوع وما هى الخاصة وما هوالعرض واجبضرورة وتعليم المقولات لارسطوطاليس ولان هذا النظرنافع ايضافى توفية الحدود و بالجملة في وجوه القسمة و وجوه البرهان فانا واضع لك كتابا مختصرا التمس فيه وصف ما عند القدماء فى ذلك با يجاز على جهة المدخل متجنبا لماكان من المطالبات اغمض وقاصد لابسط منها قصدا متداولا.

انجام: و الوقف على اشتراكها. تم كتاب فرفوريوس المسمى ايساغوجي اى المدخل نقل اسحق بن حنين و الحمدلله وحده.

سپس:

كتاب قاطيقورياس اى المقولات (٢١ ب ٢٠٠).

کتاب بری ارمینیامیای فی العبارة نقل اسحق بن حنین ابن اسحاق (۵۴ ـ ۶۰۰)

الكتاب الثالث من كتب المنطق لارسطوطاليس ترجمة تذارى بن بسيل اخى اصطفن، انالوطيقا، في مقالتين، (٤٠ س).

الجوامع الغيرالحقيقية (٨٢).

الثاني من غيرالحقيقية (٩٠ پ).

القسم الثالث من آنالوطيقا (٩٥ ب).

المقالة الثانية من انالوطيقالارسطوطاليس (١١٥ ي).

الرابع من غير الحقيقية (١٣٩ پ). الثالث من غير الحقيقية (١٤٣ پ).

## سیر منطق د*د* سرنمین ایران شهر

دانشمندان ایرانی از دیر زمانی به منطق ارسطاطالیسی آشنا شده بودند و دراین دانش به زبان پهلوی وسریانی دفترها نوشته اند و اگر ما در تاریخ فرهنگ سریانی دقتی کنیم و به نسخه های خطی فلسفی این زبان بنگریم شاید به نکات تازه تری دراین زمینه برمی خوریم وشاید بتوانیم دراین فاصله ای که میان پولس فارسی و ابن مقفع و ابن بهرین هست کسانی دیگر بیابیم که به این دانش گرایشی داشته اند اینك من در اینجا از دانشمندانی که دراین سرزمین وشهرهای دیگر کشور اسلامی در این دانش کتاب نوشته و به ویژه روش نه بخشی ار غنون را دنبال کرده اند به ویژه آنها که به آثار آنان دست یافته ام، به اجمال یاد میکنم و تفصیل را برعهدهٔ کتاب تا کتاب از نیکولا رشر کتاب آنها که به آثار آنان دست یافته ام، به اجمال یاد میکنم و تفصیل را برعهدهٔ کتاب کتاب که کنام در این در این دانش کتاب کنان دست یافته ام، به اجمال یاد میکنم و تفصیل دا برعهدهٔ کتاب کتاب که کنان دست یافته ام، به اجمال یاد میکنم و تفصیل دا برعهدهٔ کتاب کتاب که کنان دست یافته ام، به اجمال یاد میکنم و تفصیل دا برعهدهٔ کتاب کتاب که کنان دست یافته ام، به اجمال یاد میکنم و تفصیل دا برعهدهٔ کتاب کنان دست یافته ام، به اجمال یاد میکنم و تفصیل دا برعهدهٔ کتاب کنان دست یافته ام، به اجمال یاد میکنم و تفصیل دا برعهدهٔ کتاب کنان دست یافته ام، به اجمال یاد میکنم و تفصیل دا برعهدهٔ کتاب کنان در این در

۱\_ پولس فارسی گویا نصیبینی یابصری که مسیحی نسطوری(۱)

۱- دیباچهٔ مقولات خلیل جر بفرانسه ص ۱۵ - دیباچهٔ شعر ارسطو از تکاچ به آلمانی فهرست نامها - ادب سریانی ازشا بو Chabot به فرانسه ص ۵۲ - دب تماریخ ادب سریانی از رایت Wright به انگلیسی ص ۱۲۳ و ۱۲۰ ادب سریانی از در وال Duval به فرانسه ص ۷۲ و ۲۵۰ و ۳۴۷ - ادب اللغة الارامیة از البیر ابونا ص۱۵۸ - انتقال علوم الاغریق الی العرب ازمتی بیثون و یحیی ثعالبی ص ۹۵ - انتقال علوم یونانی به عالم اسلامی از آرام ص ۱۰۹ - دربارهٔ هنر شعر از

بوده و گفتهاند که از آن آیین بر گشته و به کیش زردشتی گراییده و در ۵۷۱ یا ۵۷۳ م در گذشته است. او را شاید نخستین منطقی ایرانی بتوان بشمار آورد که در روز گار ساسانی بهفلسفه ومنطق پرداخته و بهزبان فارسی هم در منطق کتاب نوشته است.

من نمیدانم پولس مؤلف «عنصرالموسیقی و ما افترقت علیه الفلاسفة من ترکیبه وما ئیته» (ترجمهٔ اسحاق بن حنین) او است یا نه الفلاسفة من ترکیبه وما ئیته» (ترجمهٔ اسحاق بن حنین) او است یا نه Amon Shiloah در (فهرست فیلمها ۱: ۴۲۵ – گفتار آمون شیلو آه ۱۹۷۱) پیداست که وی جز بررسیهای خاوری اسرائیل سال ۱۹۷۱، ۱: ۳۱۲) پیداست که وی جز یونس کاتب سرایندهٔ خنیا گر دربار ولید دوم (۱۲۵ و ۱۲۵ و ۱۲۵) میباشد(۱) باری اوشرحی بر کتاب عبارت ارسطو بهفارسی نوشته است که سوروس سه بخت اسقف قنسرین در گذشتهٔ ۴۶۶ آنرا ازفارسی بهسریانی در آورده است. دو نسخه از این سریانی اکنون در دست هست: یکی شمارهٔ ۴ مجموعهٔ ر . بجان R.Bedjan (ص ۱۲۴–۱۵۵) که در مقالهٔ هوناکر مجموعهٔ ر . بجان ۱۹۵۱ هوناکر ازاریخ ۱۹۵۰ ص ۱۹۷ از آن یاد

افان ص ۳۵ و ۴۰

البير ابونا (ص ۱۳۸ و ۶۹۹) ياد ميكند از:

Mercati (G):

Per la vita e gli scritti di «Paolo il persiano» studi e Testi 5, Roma 1901 pp. 180 – 206 در « نصر انیت در شاهنشاهی ایران دودمان ساسانی » از و . لابورت در « نصر انیت در شاهنشاهی ایران دودمان ساسانی » از و . لابورت در « نصر انیت در شاهنشاهی ایران از نگارش مرکاتی بهره برده شده است. نیز بنگرید بهمسیحیت درایران از سعیدنفیسی ص ۲۰۹

۱\_ تکاچ ص ۰۳ افنان ۴۷ موسیقی نامهها ص ۳۴ و ۳۷

شده است. دومی درمجموعهٔ شمارهٔ ۵۰ Notre Dame de semence نقط می درمجموعهٔ شمارهٔ ۱۰ دفتر ۷ یاد شدهٔ در فهرست همان دیر (مجلهٔ آسیایی سال ۱۹۰۶ دورهٔ ۱۰ دفتر ۷ ص ۴۹۸) .

ابن الندیم ( ص ۳۰۳ ) می نویسد که ایر انیان پیشها اندکی از کتابهای منطقی و پزشکی را بهفارسی بر گردانده بودند، وعبدالله ابن المقفع و دیگران آنها را به عربی در آورده اند.

هم از اواست رسالهای درمنطق که برای انوشیروان (۵۳۹-۵۷۹) به سریانی ساخته است و منبع آن گویا گزیدهٔ سریانی سر گیوس راسعینی باشد (یادنامهٔ والتسر ص ۵۴۲). نسخهای از آن در موزهٔ بریتانیا به شمارهٔ Add 14660 هست.

ارنست رنان در نامهای که به ۱.م. رینود A.M.Reinaud در بارهٔ برخی ازنسخههای سریانی همان موزه نوشته است (مجلهٔ آسیایی سال ۱۸۵۲ ص ۲۹۳ - ۲۹۳) ازاین نسخه وصف کرده و دیباچهٔ آنرا با ترجمهٔ فرانسوی آن در آن آورده است (ص ۳۱۱ – ۳۱۹).

لاند هم آن را باترجمهٔ لاتینی در Anecdota Syriaca درلیدن در است (نیز گفتار پاول کراوس در ۱۸۷۵ ۱۸۳سال ۱۸۷۵ کرده است (نیز گفتار پاول کراوس در ۱۸۷۵ ۱۸۳۳ ۱۸۳۳ در بارهٔ ابن مقفع که ترجمهٔ آن در «من تاریخ الالحاد فی الاسلام» بدوی ص ۵۴–۶۴ دیده میشود)

گویانخستین کسی که درایران از آن آگاهی داده است سعیدنفیسی باشد در ۱۳۱۲ خورشیدی درمجلهٔ مهر (۱: ۳۶–۴۱).

س. پینس S.Pines در ایران شناسی سال ۱۳۵۰ (۱۹۷۱) ص S.Pines س. پینس S.Pines در آن ازعبارتی که مشکویهٔ رازی در ترتیب السعادات ازپولس آورده است سخن داشته است. مشکویه (هامش المبدء والمعاد صدرای شیرازی ۴۴۵) چنین میگوید: فاما ترتیب هاتین

الصناعتين (النظرى والعملى) وكيفية السلوك بهما الى الغايتين المذكورتين فعلى ما عمله الحكيم ارسطوفانه هو الذى رتب الحكمة وصنفها وجعل لها منهجا سلك من مبدء الى نهاية كما ذكره بونس (بولس) فى ما كتب الى انوشيروان فانه قال: كانت الحكم متفرقة كتفرق سائر المنافع التى ابدعها الله تعالى وجعل الانتفاع بها موكولا الى جبلة الناس وما اعطاهم من القوة على ذلك مثل الادوية التى توجد متفرقة فى البلاد و الجبال. فاذا جمع و الف حصل منه دواء نافع. وكذلك جمع ارسطو ما تفرق من الحكم و الف كل شىء الى شكله و وضعه موضعه حتى استخرج منه شفاء تاما تداوى به النفوس من اسقام الجهالة.

پینسآن را با عبارتی از دینکرت می سنجد و به گواهــی جاویدان خرد استنتاج میکندکه مشکویه به سنت ایر انی پابند بوده و از اثری ناشناختهٔ پولس ایر انی ما را آشنا ساخته است.

پولس فارسیدر دیباچهٔ گزیده نیکویخود ازمنطق ارسطوکه در نسخهٔ سریانیعنوان «گفتاری ساخته وپرداختهٔ پولسفارسیدربارهٔ نگارش منطقیارسطوی فیلسوف بنام پادشاه خسرو انوشیروان» را دارد مینویسد: «بهخسرو پیروزبخت (انوشیروان) شهنشاه ونیک ترین مردمان، کارگزار او درود میفرستد ».

«فلسفه که آگاهی و اقعی است ازهمهٔ چیزها، درشما است و از این فلسفه ای که درشما است من به شما ارمغان میفرستم . شگفت نیست که میوه ای راکه در بوستان سرزمین شما چیده ام به شما ارمغان کنم چون که ما ازمیان آفریدگان خداوند به پیشگاه او نیازمی بریم.

ارمغانی که من بهشما نیازمیکنم همان سخن است زیرا فلسفه رابا سخن می تو ان گزارش نمود. همان فلسفه ای که از بهترین بخششها بهشمار

میآید. فلسفه است که دربارهٔ خود میگوید: میوههای من از زر ناب بیشتر میارزد و آنچه ازمن برخاسته میشود از سیم گزیده بر تر است (امثال سلیمان ۱۸:۸) این میوهها همان بهی و نیرومندی و توانایی و قلمرو و فرمانروایی و پادشاهی و داد گری و آیین یا قانون است. کو تاه سخن هرچه که درجهان نیك است از روی خرد آفریده شده و گردانده میشود، همچنانکه چشم جان که از خویشتن نابینا است و نیروی دیدن چیزها را ندارد تنها از همان خرد روشن و آشکار میگردد.

خرد ازهزاران چشم گوشتمند ارجمندتر است زیرا تنهااوست که در چشم راستین است که همهٔ چیزهارا می بیند چون با راستی و درستی که در همهٔ چیزهااست پیوستگی دارد. درست بگویم همچنانکه چشم تن با و ابستگی با پر تو بیرونی از نیروی دیدار بر خوردار است، چشم جان هم با پیوستگی با پر تو درونی بخردانه و دریافتنی که در هر چیزی هست پر توی و درخششی را که در هر چیزی هست می بیند. همچنانکه آنانکه چشم شان از پذیرفتن پر تو دیدنی رنج می برد یا آنکه هیچ نمی بینندیا کمتر چیزی را می بینند، همچنین آنانکه چشم جانشان با نور خرد هیچ خوی نگرفته است یا هیچ نمی بینند یا اندکی را در می یا بند.

پس درست گفت آن فیلسوف که خردمند چشمانخودرا درسرش دارد ولی دیوانه در تاریکی راه میرود (کتاب جامعه ۱۴:۲). برای گریز ازین تاریکی های ناخجسته و دیدن این پر تــو والا بسیاری از پیشینیان از سراسر زند گی خویش در گذشتند. چه آنها دریافتتد که زند گی جان بسی بر تر است از هر کوششی. مردمی درست بگویم از جان و تن آمیخته شده است. و جان به همان اندازه از تن بر تر است که هستی عقلی از هستی نامعقول، و جاندار ارزنده تر از آنکه زند گی ندارد، زیرامردم با جانزنده گویااست. پس پرورش

وزيورجان همان دانش است وازدانش برخاسته ميشود. ولي دانش خود دو گونهاست: یااینکه مردمی آن را میجوید وبانیروی خود آن رادرمی یابد، بااینکه با آموختن آن را می پذیرد. آموزش همخود دو گونه است: یکی آنکه مردمان بهسادگی به یك دیگر میر سانند، دیگر آنکه از مردم نامور که از پیامبری بر خوردار شدند بر خاسته میشود. ولی می بینیم که استادان آشکارا بایکدیگر ناساز گارند برخی میگویندکه ایزدی نیست و برخی دیگر کهایزد یکی نیست. برخی میگویند که ایزد را دشمنانی است و برخی دیگر که ایزد را دشمنی نیست. برخیمیگویند که او بههرچیزی توانــااست وبرخی.دیگر که تو انایی او به همه چیزها نمی رسد. برخی میگویند که جهان و هرچه در آن است آفریده شده است ، دیگر آن میگویند که درست نیست که همهٔ چیزها آفريدهٔ او باشد. درميان اينهاهم برخي ميگويند كهجهان ازمايه وماده ساخته شده و دیگر آن میگو بند که آن را آغازی نیست و انجامی هم ندارد. گروهی هم چیزهای دیگر میگویند. کسانی یافت میشوند که میگویند که مردم در خــواست خود آزادند و کسانی هم هستندکــه جزاین میگویند. همچنین نکتههای دیگری است که آنان بر سر آنها بایکدیگر آشکارا درجنگ و ستيزند. نمي شودهم يك باره همهٔ آنچه آنان ميگويند پذيرفت بلكه ناگزير بایستی یکی را گرفت و جزآن راکنار گذارد ویکی را برگزید و جزآن را واگذارد. پس ناچار بایدآشکارا بدانیم که چرا بایستی ما از یکی دست بکشیم وبهدیگری بگرویم. ولی نشانی آشکارنیست که باآن بتوانیم آن را بشناسیم وبدانیم که به کدام می توانیم بگرویم . پس شناخت ژرف این یندارها هم با گرایش و دین و هم با دانش پیوستگی دارد. دانش اگر درست بگوییم با چیزهایی میپیونددکـه بهما نزدیك باشد و آشكارا و شناختنی. گرایشودین هم باچیزهای دور و نادیدنی ها سرو کاردارد و همچیزهایی که

نمی توان آنهارا درست شناخت. یکی شك و دو دلی را می پذیرد و دیگری دستخوش هیچ شکی نمی شود. پس شك و دو دلی پراكند گی به بارمی آورد و دوری از آن یك پارچگی و یك سخنی. پس دانش از گرایش و دین ارجمند تر خواهد بود و لی ایزد از دانش ارجمند تر است. زیرا كه گروند گان خود گرایش خویشرا می آزمایند و از دانش می ستایند آنگاه كه میگویند كه ما اكنون می گرویم و روزی هم آن راخواهیم دانست (رسالهٔ نخستین پولس رسول به كرنتیان باب ۱۲ آیت ۱۳۷ (۱۳۳)....

پایان گفتار دربارهٔ هنررسای منطق ارسطو ساختهٔ پولس فارسی از شهردیرشهر بنام پادشاه خسرو».

این نکته هم گفته شود که آنچه در این دیباچه آمده است نزدیك است به آنچه درسخنان برزویه در آغاز کلیله ودمنه ترجمهٔ ابن مقفع می بینیم. در آنجا همازدانش وبينش خسرو انوشيروان وازخودخرد ستايش شده واز دین و آیین و اختلاف آراء دین دار آن و شك و سر گشتگی در بر گزیدن یکی ازآنها وازآغاز وانجام جهان وازشناخت خداوند یاد شده است. یس آیا این دو دیباچه را باهم پیوندی است و آیا برزویه وپولس از سخنان یکدیگر Tگاه بودهاند ویااینکه ابن،مقفع از هردو Tگاهی داشتهاست. تازه باید بهـ سراغ رسالهٔ دیگر پولس که بهپهلوی نوشته وسـهبخت آن را به سریـــانی درآورده است رفت ودید که درآن همازاین سخنان هست یا نه، همچنین بايدديدكه درنسخة سريانى كليله ودمنه وشروح يونانىوسريانى منطق چنين چیزها هستیانه. شاید این سخنان پساز آشکارشدن آیین مانوی ومزدکی درسرزمین ایران شهرروایی پیدا کرد. این را هم میدانیم که ابن مقفع مانوی میگویند که اسلام آورد و پولس راهم میگویند که دست از ترسایی کشیده و به کیش زردشتی گرایید، پسهردومرحلهٔ شك را گذراندند وشاید دراین

دو دیباچه سر گشتگیخویشرا برزبان آوردند.

ییرونی در ماللهند (بابهای ۱۵ و ۲۶ ص ۷۶ و ۱۳۲ چاپ زاخائو) مینوید که ابن مقفع مانند ابن ابی العوجاء مانوی بوده و آن دو سست دینان را از راه یاد آوری داد گری و ستمکاری و نیك و بد کر دارها در بارهٔ خداو ند یگانهٔ نخستین به شك می انداختند و آنان را به دو گانه پر ستی بر می انگیختند و روش مانی را نزد آنان میآر استند ، باب بر زویهٔ پزشك را همین ابن مقفع برای دود له ساختن همان سست دینان و خواندن آنها به سوی آیین مانی بر کلیله و دمنه که همان «پنچ تنتر» باشد افزوده است با اینکه در خود آن چنین چیزی نیست .

گویا بتوان گفت که اگربیرونی دیباچهٔ پولس فارسی رامیدید در می یافت که درروز گارانوشیروان و در دربار او چنین اندیشه ها روایی داشته و شاید هم در کلیله و دمنهٔ پهلوی از چنین شکی سخن رفته و ابن مقفع همان را بازگو کرده باشد.

این هم گفته شود دراینجا مابهیاد اصل تعلیم و قاعدهٔ تسلیم ابن بابویه امامی و حسن صباح باطنی میافتیم که آن دو از اختلاف آراء به نابسند گی خردپی بردند و خودرا به رهبری پاك نیازمند دیدند (نشریه ادبیات تبریز سال ۱۳۴۴ گفتارمن دراین باره ۱۸ : ۲۸۹ تا ۳۴۰ تا ۴۶۵) به عکس آنچه که در سخنان پولس و برزویه می بینیم.

درفصلهای بیست وششگانه این کتاب این مطالب هست:

۱- بخشهای فلسفه که درشرح فرفوریوس هست (ص۱۰۷ ترجمهٔ لاتینی) ونزدیك به آنچه که درمنطق ابن مقفع آمده است:

۱ ـ در فصل چهارم اعلام النبوة ابوحاتـم رازی (ص ۴۷) نیز ابن المقفع
 زنذین ومجوسی و ما نوی خوانده شده است.

٧\_ اسم وفعل وپنج كلي.

٣\_ جنس .

۴\_ نو ع .

٥- جدول منطقى .

ع\_ فصل .

٧\_ عرض خاص.

٨\_ عرض عام.

٩\_ اسم عام.

۱۰ ـ جوهر.

11\_ محمولات .

١٢\_ اسم وفعل وكلام.

١٣\_ وجوه افعال.

۱۴\_ ایجاب وسلب.

۱۵ ـ راست ودروغ.

۱۶\_ تناقض.

۱۷\_ رابطه.

١٨ ـ عدول.

۱۹ ــ جهات.

٢٠ موضوع ومحمول.

۲۱\_عکس.

۲۲٪ راست ودروغ در تناقض.

۲۳ زمان در قضایا.

۲۴\_ قياس .

٢٥ ـ آزمايش اشكال وضروب قياس.

۲۶\_ ضروب کامل وناقص که میرسد بهجایی کـه درکلیسا روا بوده است.

دراین کتابچنانکه کر اوس نوشته است جای جای و اژه های فارسی میانه آمده است (الالحاد فی الاسلام ص۵۶).

در منطق ابن مقفع نیز همین مطالب هست اما به ساخت منطق نه بخشی ار سطاطالیسی و تا اندازه ای گستر ده تر پس این دو کتاب در مطالب به یکدیگر نزدیك می باشند.

۲ ابن مقفع که یاد خواهد شد و منطق او روی هم رفته از منطق بولس
 بدور نیست.

٣ ابن بهريز كه ازاوهم پسازاين ياد ميگردد.

۷- ابویوسف یعقوب بن اسحاق کندی فیلسوف سدهٔ سوم که گذشته ازرسالههای منطقیخود در رسالهٔ الفلسفة الاولی ورسالهٔ فی حدود الاشیاء ورسومها و کمیهٔ کتب ارسطو مسائل منطق گذارده و گرچه او از پیشروان فلسفه ومنطق است و ای صاعد اندلسی نوشته های منطقی فارابی را بر نگارشهای او بر تری نهاده است و شاید هم درست باشد چه تعبیرات او به روانی و شیوایی و رسایی تعبیرات فارابی نیست.

(رسائل کندی چاپ ابوریده ۱۱۱۱–۱۳).

۵- پسازاوابوالفر جیا ابوالعباس احمدبن الطیب بن مروان سرخسی شاگردکندی کشتهٔ در ۲۸۶ را میتوان نام بردکه المقولات نگاشته است . نسخهٔ ایاصوفیا شمارهٔ ۴۸۵۵ (۷۲پ - ۲۷۰).

(دیباچهٔ محسن مهدی بر کتاب الملهٔ ص۳۵- برو کلمن **ذیل ۲۰۴۰-**سز گین ۱: –۳۸۷–کتاب موسیقی نامهٔ من ش ۲۵). عـ پس ازاوابنواضح احمدبن یعقوب اسحاقبن جعفربنوهب بنواضح یعقوبی اصفهانی کاتب دبیر اخباری مور خشیعی در گذشتهٔاندکی پساز۲۹۲ است که مولای عباسیان وعباسی خوانده می شده است.

نیایش واضح ازموالی منصور دوانیقی و صالح بن منصور بوده ودر ۱۵۸ فرمانروای ارمنستان و آذربایجان و در ۱۶۲ فرمان روای مصر شده بوده وبه گناه شیعی گری کشته شده است.

يعقوبي درالتاريخ العباسي (چاپ ١٣٧٩ص١٢٧ تا ١٣٠ و ١٥١) مانند کندی و فــارابی وابن الهیثم و مشکویهٔ رازی و ابن هندو کتابهای منطقى ارسطو راهرچه بهتر شناسانده واغراض آنهارا گفته است ولي با تعبیرات دیگر او در این کتاب بر ای برهان و اژههای «اصلاح ، ابانه ، امور متضحه» نزدیك به آنچه كندی آورده است بكاربرد. اورا در اینجا روشی دیگراست ومیگوید که نخستین کتابمنطقی ارسطو ایساغوجی است و در آن ازحدیادشده است ، کتاب دوم او در بارهٔ فلسفهاست و ریشهٔ آن و سومی دربارهٔ نیروی های جان ،چهارمی دربارهٔ منطق که پایهٔ فلسفه است، پنجمی دربارهٔ چیزهای ناگزیروجزآن ، ششمی در بارهٔ وجوب و امکان وامتناع، هفتم دربارهٔ سه گونه جنس، هشتم در بارهٔ آنچه جزء ندارد و بخش پذیرنیست ، نهم دربارهٔ مناسبتهای طبعی وصناعی و ارادی وعرضی. پس ازین کتابهای اوچهار دستهاند: یکی منطقیات ، دومی دربارهٔ طبایع، دیگری دربارهٔ آنچه درجسم است وپیوستهٔ به آن ، چهارمی در آنچه نه درجسم است و نه پیوستهٔ به آن. سیس گفته است که کتابهای منطقی ارسطو هشت است: المقولات المفردة العشرة ، التفسير للقضايا، انو ليطيقايا النقائض يا الجوامع الموسلة، ابود قطيقابا الاصلاح والابانة عن الامور المتضحة يا البيان و البرهان، طوبيقا يا الأبانة عن الاسماء الخمسة (الجنس، النوع، الفصل، الخاصة،

العرض)و الحد، سو فسطیقایا المغالطة ، ریطوریقایا البلاغة ، فو ایطیقایا صناعة الشعر. این بند چنانکه رشر (۱۱۰) می نویسد به آلمانی در آمده است. خوب است که روش و اصطلاحات او با آثار ابن مقفع و کندی و فارا بی و دیگران سنجیده شود.

۷- ابوبشرمتیبنیونس قنائی نسطوری یونانی ( ۲۵۶ – ۳۲۹) مترجم کتاب البرهان و کتاب الشعر و مترجم شرح ثامسطیوس بربرهان و شرح اسکندربر آن و شارح ایساغوجی ومقولات وعباراتوقیاس وبرهان و جدلومؤلفرسالهٔ قیاسات شرطی (رشو ۱۱۹).

عبداللطيف بغدادى در « رسالهٔ فى مجادلة الحكيمين الكيميايى و النظرى» (فهرست فيلمهاى دانشگاه ۴۵۸:۱) مى نويسد : «وابوالشرمتى القناى شارح كتب ارسطو طاليس فى نحو ثلثمائة مجلدا . ورايت منها شرح الثمنية فى المنطق نحو سبعين مجلدا، و شرح كتب السماء والعالم والاثار العلوية، ولم يعرض لشىء . وكذلك ابن الطيب ابوالفرج، و قد شرح جميع كتب حالينوس الطبيب

ابن المطران دمشقى در بستان الاطباء وروضة الالباء ازمتى قنائى سخنانى ميآورد بدينگونه:

«قاطيقورياس شرح متى ، قال فى شك اورده على نفسه : فانقال قائل من اين قلتم : ان النوع محمول على كثيرين مختلفين بالعدد ، ونحن نجد انو اعاوطبايع ليس تحتها كثرة مختلفة بالعدد ، بمنزلة الطير المسمى «فونكس» ان كان بهذا لطير وجود ، فانه إنما يوجد واحدا فقط و ذلك ان هذا الطاير يقال : انه اذا هوم ، جمع اعداد ا وحطبا ، ورفر ف عليها ، فانقد حت من اجنحته النار ، واحترق منها ، وصارمع الحطب رماد . فيقال : انه يتولد من ذلك حيوان شبه دودة فلايزال يكبر حتى يصيرطيرا ، كالطير الاول ، ولايزال الامر على هذا

في تولد هذا الطيرو احدامن الاخرعلي هذه الجهة».

« بارى ارميناس شرح متى ، قال : احد مايسمى به الانسان عند ــ اليونانيبن مفصل للاصوات ، لانه لايفصل لصوت من الحيوان سواه . وهو معنى لايوجد الافى الالفاظ التى يتواطؤ دون التى بالطبع».

«منشرح متى لايساغوجى فرفوريوس، قال: وغير الناطق غير المائت مقومان للجن التي قال بهافلاطن انها آلات للشروعذاب للفسقة»

۸ـ ابو بکرمحمد بن زکریابن یحیی رازی (۲۵۱–۲۱۳)کهدرری و بغداد به کار علمیخود می پرداخته است.

اودرپزشكى وكيمياوطبيعى سرامدبوده ومانند همزمانخودفارابى سرآمد درفلسفة الهى واجتماعى به منطق نيز نگريسته و مانند او كوشيده است كه روش منطقى يونانى را با نظر متكلمان اسلامى نزديك سازد و همچون اورساله اى منطق بهروش كلامى دارد بنام «فى المنطق بالفاظمتكلمى الاسلام» گذشته از المدخل الى المنطق وجو امع قاطيغورياس وبارير مينياس و آنالوطيقا و كتاب البرهان و كيفية الاستدلال و قصيدة فى المنطق (ص ۱۴ رسالة للبيرونى فى فهرست كتب محمدبن زكرياء الرازى).

۹\_ ابو نصر محمد بن مسلم (او زلغ) بن طرخان فار ابی
 فارسی المنتسب (۲۶۰\_۳۳۹).

اذبهترین آثار او شرحاوست برادغنون ارسطو والاوسطالکبیر وچند رسالهٔ کوچك دیگر که برخی هم به چاپ رسیده است از برخی از شروح منطقی او تنها ترجمهٔ لاتینی مانده است و بس. اینكاز برخی از آنها یاد میشود.

## کتابهای منطقی فارایی:

١\_ الاوسط و چند رسالهٔ پيوستهٔ با آن كه چندين نسخه از آن

#### مى شناسيم:

۱\_ نسخهٔ دیاربکرش ۱۹۷۰ ازسدهٔ ۵وع دارایالالفاظ المستعمله فی المنطق (چاپ محسن مهدی در بیروت در ۱۹۸۶).

۲ پرینستون ش ۳۰۸ نوشتهٔ شوال ۴۷۷ دارای قوانین الشعر اعو
 مختصر انالوطیقایاقیاس .

( MIDEO ۳:۲۷۷ حيباچه كتاب الملةص٢٥).

۳ــ ملك درتهران ش ۱۵۷۳ نوشته ۱۰۲۰ ، ازاوسط خطابه وشعر را ندارد (فهرست ۷۴).

۳- قم کتابخانهٔ مرعشی ش۲۸۶ نوشتهٔ شاهمراد فراهانی در۵ ذح در ۱۰۷۲ دارای الحروف و قو انین صناعة الشعراء و مختصر انالوطیقا و جز آن (فهرست اشکوری ۳۱۲:۲۳-۳۳۳).

۵ امانتخزینه ش۱۷۳۰ نوشتهٔ ۱۰۸۹ . دارای: فصول، المنطق علی طریقة المتکلمین ، صدرالمنطق ، الایساغوجی ، المقولات، العبارة ، القیاس، البرهان ، الجدل (ش۱۵ تا ۲۳) (مژگان ۲۰۶ ـ بنیادبررسیهای اسلامی ۲:۲۳۱ مقدمة الالفاظ المستعملة فی المنطق ص۲۲) قرطای (۸۸۰۴) شمارهٔ این را ۱۷۲۹ نوشته است.

ع فيض الله ش ۱۸۸۲ نوشتهٔ محمد ولى بن ملا محمد بروجنى يابروغنى درمدرسهٔ قهوچى باشى دراصفهان در۱۶ شعبان ۱۰۹۹ . داراى الالفاظ المستعملة فى المنطق وايساغوجى ومقولات وعبارات وقياس وامكنهٔ مغلطه و برهان.

(ديباچة الالفاظ المستعملة ص ٣٢)

۷ــ نسخهٔ کرمان دانشکدهٔ ادبیات تهران ش ۲۱۱ نوشتهٔ ۱۱۰۰ (ص۷۱ فهرست نگارنده، فهرست فیلمها ۱: ۲۸۸ ش۲۸۵۳).

۸\_ سالارجنگ ش۲۶ منطق نوشتهٔ ۱۱۰۸ (۲۱۶–۵۴۲) از مقدمه تا پایان برهان مانند نسخههای مجلس و کرمان ( فهرست ۱: ۱۲۰ش ۱۷۵) ۹ براتیسلاوا TE41 نوشتهٔ روزشنبه ۱۸ صفر ۱۱۹۶ درقسطنطنیه، دارای التوطئة تا الخطابة وصناعةالشعراء(مژگان ۲۰۷ فهرست آنجا ص ۱۸۱ ش ۲۳۱).

۱۰ حمیدیه ش۸۱۲ نوشتهٔ ۱۱۳۲ برای اسعد یا نوی ، از التوطئة تا الخطابة وصناعة الشعراء ( مثر گان ۲۰۳ ).

۱۱\_ امانت خزینه ش ۱۹۸۲ به نستعلیق در۱۹۴ ک<sup>ی ۲۳</sup>س کهاز ایساغوجی آغاز میشود . ( فهرست قرطای ۶۷۶۲ ـ فهرس المخطوطات المصورة ۱: ۲۳۱).

مقدمة مجلس ش ۱۲۸ به شكسته نستعليق سدة ۱۱ دارای مقدمة في الالفاظ المستعملة و ايساغوجي و مقولات و عبارات و قياس و برهان (فهرست ۲۰۲ شهرست ۵۹۵/۲۰۶ ديباچة الالفاظ المستعملة في المنطق ص ۱۳۴ فهرست فيلمها ۱: ۶۷۳).

۱۳ دانشگاه تهران ش ۴۶۰ از سدهٔ ۱۱و۱۲ از صدر منطق تا جدل با فصول والمنطق على طريقة المتكلمين (فهرست نگارنده ۱۱:۳۵).

۱۴ جارالله ش ۱۳۴۹ دارای فصول یحتاج الیهافی صناعة المنطق وقیاس صغیر.

10- جارالله ش ۱۳۵۲ دارای قیاس و جز آن.

۱۶ ایا صوفیاش ۴۸۳۹ دارای التوطئة و تفسیر کتاب المدخل لصناعةالمنطق (ش۵و۷) (مژگان ۲۰۱).

١٧\_ اياصوفيا ش ٢٨٥٤/٥ داراى التوطئة .

۱۸ اسعدافندی ش ۱۹۱۸/۲ (۲۴۵ ر ۲۴۵پ) (شرایطالیقین).

۱۹ ـ ديوانهند ۳۸۳۲ داراىالقياس الصغير (۱۶ـ۱۰پ) و كتاب الشعر (۲۴پــ۷۵).

۰۲- بادلیان ۱۱۷:۱ (ش۴۵۷ مارش) دارای مدخل فی علم الفلسفة مع شرح للفارابی.

۲۱\_ اسماعیل صائب۱۸۳ دارای فصول یاالمختصر الصغیر فی کیفیة القیاس و شرحه با فهرست الکتب الثمانیة المنطق (فهرست فیلمها ۲۸۰۰) .

77 مجموعهٔ آقای دکتر یحیی مهدوی که من در دیباچهٔ تبصرهٔ ساوی (ص9-9) آن راشناسانده ام . در آنصناعة المنطق است (س10) که همان صدراوسط باشد (فهرست دانشگاه 9: ۱) و این همان است که درنسخهٔ 10 (10) ایاصوفیا ( فهرست فیلمها 10: 10 (10) ایاصوفیا ( فهرست فیلمها 10: 10 (10) و گویا همدر نسخهٔ احمد. ثالث 10 (10) و گویا همدر نسخهٔ احمد. ثالث 10 (10) و گویا همدر نسخهٔ احمد شالت 10 ( فیلمها 10) و آورطای از مسترشد بن ابی الحسن علی بن محمد طبری دانسته شده است ( قرطای 10) .

۲۳ مدرسهٔ چهلستون مسجد جامع تهران ۳۱۹/۴ نوشتهٔ ۱۰۷۷ هر التوطئة في المنطق» (فهرست فارابي)

۱۹۴ نسخهٔ ۹/۹۶۸ اطریش بنام «کلام فی تفسیر کتاب المدخل المنارابی بدینگونه: «قال صناعة المنطق هی التی تشتمل علی الاشیاء التی تسدد القوة الناطقه ... و المحمولات البسیطه هی هذه الخمسة و المرکبات فان ترکیبها غیر هذه » و باید صدر او سط باشد.

(فهرست لوئبنشتاین چاپ ۱۹۷۰ ج ۱ ص ۱۵۳ ش ۴۳۱۲دربارهٔ نسخههای تازه از ۱۸۶۸ تا ۱۹۶۷) . ۲- شرایطالیقین فارابی که آنرا مباهت تور کرددرمجلهٔ دانشکدهٔ فلسفه Arastirma سال ۱۹۲۸ ازروی نسخه های اسعدافندی ۱۹۱۸/۲ و پاریس ۱۰۰۸/۲ به خط عبری (ش۳۰۳ عبری ۹۷پ ۹۹پ) چاپ کرده است. رساله ایست بسیار سودمند از رهگذر منطق و شناخت شناسی.

ZDMG مژگان ۱۴۳ ) اشتاینشنایدر در ۲۸۵ ( ۲۳۵۰ ) اشتاینشنایدر در ۲۳۸۶ ) از همین نسخهٔ ۱۰۰۸ پاریس که شرایط الیقین و مدخل پنج فصلی ( فصول ) فارابی در آن به عربی و به خط عبری هست وصف کرده است .

۳ تفسیر العبارة والقیاس که شرح مفصل از دو بخش ارغنون ارسطو است و متن هم در آن بند به بند آمده استو آن نسخهٔ سومی از ترجمهٔ ارغنون خواهد بود.

تفسیر العبارة آن از روی نسخهٔ احمد ثالث در بیروت در ۱۹۶۰ چاپ شدهاست :

١- نسخة احمدثالث ش ٣٤٣٩ مورخ ٥٣٨.

(فهرست قرطای ۶۷۶۳ ـ فهرس المخطوطات المصورة ۲۲۴۱).

۲\_ نسخهٔ مجلس ش ۹۴۹ طباطبائی . (فهرست فیلمهای دانشگاه ۲۰۹:۱)

۳\_نسخه ش ۲۷۰ کتابخانهٔ ملی تهران، نسخ سدهٔ ۲۱، آغاز افتاده انجام نانویس مانده ، از کتابخانهٔ دولت ۱۵۰۷ ش ۲۸۰۵ (انوار ۲ : ۳۴۳) ۶— تحصیل السعادهٔ وفلسفهٔ افلاطون وارسطو که رویهم باید آنها را سه بخش یك کتاب پنداشت. خود تحصیل السعادهٔ یکبار درهند در ۱۳۴۵ هی چاپ شده است. فلسفه افلاطون را نخستین بارفرانتس رزنتال ووالتسر در لندن در ۱۹۴۳ و بارهٔ دوم عبدالرحمن بدوی در افلاطون فی الاسلام

در تهران ۱۹۷۴ چاپ کرده اند . آقای محسن مهدی عراقی فلسفة ارسطو را در ۱۹۶۱ دربیروت چاپ کرده و ترجمهٔ اواز هرسه بخش در ۱۹۶۹ در نیویورك برای دومین بارباتصحیح متن وباحواشی نشرشده لست . نسخهٔ شریر ۴۸۳۳/۵ ایاصوفیا دارای دوبخش اخیراست ازاین کتاب.

## (دیباچه های چاپهای متن و ترجمه)

از فهرست ابن النديم و طبقات الأمم قاضى صاعداندلسى و تتمة صوان الحكمة بيهقى وتاريخ الحكماء قفطى وعيون الانباء ابن ابى اصبيعة و برنامج نسخهٔ شمارهٔ ۸۸۴ اسكوريالمادريد برميآيدكه نام رسالههاى منطقى فارابى نزديك به ۴۸۹ عنوان ميشود.

ازرسالههای منطقی او اکنون پانزده عنوان در دست هست که از هریك ازدونسخه تاسیزده نسخه آنچنانکه من میدانم در کتابخانههای جهان یافت میشود و برخی از آنها به چاپ هم رسیده است.

مجموعة منطقى او رويهم سه گونه تدوين وتحريرشده است:

نخستین دارای دوازده رساله که در مجموعههای شماره ۴۱ براتیسلاوا نوشتهٔ ۱۱۱۵ و ۱۱۱۶ در قسطنطنیه وشمارهٔ ۸۱۲ حمیدیهنوشتهٔ ۱۱۳۳ درهمان شهر می بینیم وازمقدمات منطق است تاشعر.

دومی دارای نه رساله که در مجموعههای شمارهٔ ۱۷۳۰ امانت خزینه در استانبول مورخ ۱۰۸۹ وشمارهٔ ۲۴۰ دانشگاه تهران ازسدهٔ ۱۱ وشمارهٔ ۱۵۸۳ ملك در تهران نوشتهٔ ۱۰۲۰ درشیر ازمی بینیم که ازمقدمهاست تا جدل .

سومی دارای چهاررساله ازمباحث الفاظ تابرهان که درمجموعهٔ شمارهٔ ۱۹۸۲ فیض الله دراستانبول شمارهٔ ۱۹۸۲ فیض الله دراستانبول

نوشتهٔ ۹۹۰۹وشمارهٔ ۲۱۱ کرماندردانشکدهٔ ادبیات دانشگاه تهران نوشتهٔ ۱۱۰۰وشمارهٔ ۵۹۵۵مجلستهر انازسدهٔ ۱۹ وشمارهٔ ۲۹منطق در کتابخانهٔ سالار جنگ درهند نوشتهٔ ۱۱۰۸ وشمارهٔ ۹۹۴۹کاشف الغطاء در نجف نوشتهٔ ۱۳۱۵ دیده میشود.

مانمیدانیم که این سه تدوین از خود فارابی است یا ازشا گردانو راویان آثار او .

رسالههای مشترك این سه تدوین تنها در شكل اختلاف دارند نه در جوهر گذشته ازاختلافاتی كه درنسخه هاهست.

برخی از این رسالهها جداگانه نیز در مجموعههای دیگر آمده است .

درابن سه تدوین رویهمرفته همهٔ کتابهای منطقی ارغنون ارسطو ازمدخل تاشعر آمده است.

فارابی گذشته ازاین تدوینها شرحی برقضایا وقیاس در سه نسخه و خطابه (ترجمه لاتینی) دارد که اکنون در دست داریم و رسالهای دربارهٔ شرایطیقین نوشته است که آنهم در دونسخه موجود است و به چاپهم رسیده است.

اورا در شعر سهرساله یافته ایم که رویهم رفته هفت نسخه از آنها هست و دو تای آنها هریك دوبار به چاپ رسیده است. سومین آن را هم دریاد کارنامهٔ یغمائی (۱۸۶–۱۸۸) نشر کرده ام

نسخههای آثارمنطقی فارابی اندکی دمشقی وشامی است وبیشتر ایرانی است و بسیاری از آنها در سدههای ۱۹و۱۴ درایران و برخی در اصفهان وشیراز نوشته شده وفیلسوفان این دو شهر به آنها می پرداختهاند.

فارابی درضمن این رسائل کتابی دارد بنام قیاس صغیر کهدر آن مسائل منطقی رابهروش متکلمان اسلامیوفقهاء نزدیك ساخته واصطلاحات آنها را بکار برده است، درست مانند محمدبن زکریای رازی کهرسالهای درهمین زمینه دارد واین دوفیلسوف باهم معاصر نیز هستند و هردو گویا خو استهاند دربرابر اعتراضات مخالفان ارسطو راه حلی پیداکنندو گفتهاند که قواعد منطق موافق عقل است منتها ارسطو آنها را بزبان یونانی و با مثالهای یونانی تعبیر کرده است و میتوان همانها را با تعبیرات اسلامی بیان نمود.

از کارهای فارابی دراین مجموعهٔ منطقی بحث ازمسائل اپیستمول لوژی وشناخت دانشاست ودقت درپیدایش یقین وشك که در فن برهان ورسالهٔ شرایطالیقین چنین کرده است.

فارابی به مباحث الفاظ وزبان شناسی اجتماعی نیز پرداخته و دردو رسالهٔ الالفاظ المستعملة و رسالهٔ الحروف چنین مسائل رامطرح ساخته است و برخی از آنها را گویا دنبالهٔ رسالهٔ اخلاقی خود بنام التنبیه علی سبیل السعادهٔ ساخته است. همچنین در « المسائل المتفرقة » پاره ای از مصطلحات علمی را شرح داده است، گویا بدین منظور که دانشجو نخست به تهذیب اخلاق بپردازد آنگاه به هنر تعبیر لفظی آشناشود سپس راه تعریف و استدلال را بافراگرفتن منطق پیش گیرد.

فارابی گذشته ازاینها به فهرست کردن آثار افلاطون و ارسطو پرداخته وازآن دردنبال رسالهٔ اخلاقی خود بنام تحصیل السعاده در کتاب الفلسفتین و همچنین دراغراض مابعد الطبیعه بحث کرده است. میدانیم که درفن برهان منطق از تقسیم و مراتب علوم بحث میکنند همان علومی که آن دو فیلسوف دربارهٔ آنها کتابها نوشته اند، پس بایستی آثار آنها فهرست کرد تابه راز هریك از آنها پی برد.

ازاینجا گویا فارابی به دانش شناسی راهنمایی شده ودر احصاء

العلوم بابهترین طرزی ازهریك ازدانشهای متداول روز گارخود بحث نمود ویك دائرة المعارف علمی كوچك ولی جامع وارزنده ای ازخود بهیاد گار گذارد.

فارابی در تدوین نخستن منطقخودرسالهای درتحلیل گذارده که مانند آن یکجا ومستقل در ارغنون ارسطو نیست ودرآثار ان مقفع وابن زرعه وابن سیناوابن رشدهم نمی بینیم مگر اینکه جسته گریخته نمونههابی از آن در فن قیاس و جدل پراکنده پیدا کنیم گویا بهمین جهت بود که صاعد اندلسی گفته است که درمنطق فارابی بهمبحث تحلیل برمیخوریم و دراثر کندی چنین چیزی نیست.

او در تحلیل به چند قاعدهٔ منطقی اشارت کرده است مانند تقسیم که درفلسفهٔ افلاطونی اعتباری دارد، دیگری ترکیب که از ارسطواست، سومی لزوم و پیوستگی دو چیز درهستی و نیستی چهارمی لزوم و تقابلی که از آراء اخلاقی گرفته شود ، پنجم تشابه و تغییر و تساوی.

او با دست آویز این قواعد میخواهد به مابیاموزد که چگونه میتوانیم برای هرمطلوبی درهر علمی قیاسی بسازیم ومقدمات آنرابدست بیاوریم .

چنانکه گفته ام این قواعدی که فارابی در کتاب التحلیل آورده است ودرالمسائل المتفرقة (ص۸ چاپ دکن) هم بدان اشارت کرده است جسته گریخته نه یکجا در کتابهای دیگرهم هست. درارغنون ارسطو کتاب افصل ۲۷ و در کتاب منطق شفاء ابن سینا فن جدل مقاله ۱ فصل ۹ و مقاله ۲ فصل ۳ و در تلخیص ابن رشد مقالهٔ یکم قیاس والمعتبر بغدادی کتاب منطق مقالهٔ سوم فصل ۱۹و۲ و مقالهٔ ۵ فصل ۳ و ۶ و اساس الاقتباس طوسی جدل فن ۱ فصل ۵ یادی از این قواعدهست .

شاهکار فارابی دراین است که او این قو اعدرا به ذوق علمی خود گرد هم آورده و در یك رساله بنام کتاب تحلیل در دنبال کتاب قیاس گذارده است.

فارابی را شرحی بوده است برایساغوجی فرفوریوس که اکنون سراغی از آن نیست.

ولى دربارة آنموفق الدين امين الدوله مهذب الملل ابونصر (الفتح) اسعدبن ايى الفتح الياس بن جرجس ابن المطران الدمشقى در گذشتهٔ ۵۸۷ در بستان الاطباء و روضة الاطباء (۱) چنين مى نويسد: شرح الفار ابى لايساغوجى الشرح الصغير قال: كان فرفوريوس الفيلسوف من مدينة صور الشام، ممن كان هناك محسودا، فصار الى مدينة رومية، قالفى بها رجلايقالله خروساوريوس ان فرفوريوس الفيلسوف قدقدم الى مدينة روميه، قصده بعناية، وساله المصير اليه مو اظباعليه. فلماصار اليه، وساله تعليمه اياه الفلسفة، قالله فرفوريوس عند ذلك: لاسبيل الى تعليم الفلسف مرسلامن قبل ان يتعلم الجؤ مطريا و الاسطر نوميا و الارثماطيقى و الموسيقى. و ان فرفوريوس اراد الخروج الى سقلية، لينظر الى اطسى وهى (۲) وهذه تفور منها النارولينظر الى افعال

۱ از این کتاب سودمند نسخه ای درخزانه و گنجینه امیرمؤمنان علی ابی طالب (ع) در نجف بوده نوشنهٔ ۵۸۸ یك سالی پس ازمر که ابن المطران ومحمدرضای شبیبی آن را درمجلهٔ علمی عربی دمشق سال ۱۹۲۳ ((7:7-4)) شناسانده است، در فهرست اشکوری برای این گنجینه یادی از آن نیست.

نسخههای دیگر آن در کلیو لنداست به ۱۶۷۶ (فیلمها ۲۹۰۱) و مجلس ش ۲۸۲۱ (میلمها ۱۸۵۵۱۱) و مجلس ش ۲۸۲۱ (میلا فهرست عربی) و دانشکدهٔ ادبیات مشهد ۳۸۲۴ (نشریه ۹۲۷ ۹۹ و میل فهرست آنجاص ۱۹۱۹) و دانشگاه اصفهان ش ۱۳/۶ مورخ ۲۱ ۲ ۱۹۱۱ (المخلوطات العربیة لکتبة النصرانیة ازیسو عی ص ۱۷)

الطبیعة و یخبره عنها با قاویل برهانیة. فلماسال فرفوریوس لخروساوریوس ، و اقتعه بالمسالة ؛ اطلقه علی ان یعود الیه ، اذکان قدوعده بذلك ، و خلف عنده و عاء کتبه. و ان خروساوریوس لما تناول و عاء کتبه، و جدفیه کتیباصغیر افی المنظر، کبیرافی قو ته موسوما علیه قاطاغوریاس لارسطوطالیس . فلما نظر خروساوریوس فی هذا الکتاب، و علم انه لایستطیع فهم ما قیل فیه، کتب الی فرفوریوس کتابا، و انفذه الیه مع رسول قاصد، یقول فیه قد (ای) اترب فرفوریوس کتابا، و انفذه الیه من ایامی و دهری انی و جدت کتیبا صغیر افلم ادر مماقیل فیه شیئا، و لاماقیل فی اوله . و ان فرفوریوس لماقراء کتاب خروس ساوریوس الیه؛ استوی جالسا ، و کتب الیه کتابایسمی ایساغوجی و هو تفسیره المدخل .

۱۰ پساز فارابی ازشعیا ابن فریغونشا گرد ابوزید بلخی کهدر نیمهٔ دوم سدهٔ چهارم میزیسته است می توان یاد کرد ، او در جوامع العلوم (سزگین ۳۸۸۰:۱۰ میرنبورگ ۳:۲ ص ۸۲ ش ۹۵۰) درشمار کتب المنطق یاد میکند از:

- ١\_ كتاب الألفاظ المفردة والجواهر والأعراض.
- ٧\_ كتابفيه تركيب جوامعالقضايا رمحها وغفها (؟).
  - ٣- كتاب الحيلاى مخانيق وعلم المناظر من الفلسفة .
- ٧- كتاب فيه معانى منها تقدمة المقدمات في انفتاح المعانى .
  - ۵- كتاب الحيل ومقدمات المباحث ومواقع الغلط.
  - ع- كتاب مذهب الممارين في الشغب في المناظرات.
  - ٧- كتاب البلغاء والحكماء في استمالة قلوب السامعين.
    - ٨ـ كتاب الشعروهو كلام منظوم وموزونمقفا.

سپس مىنويسد «فالمنطق اذا توهم مجرد اغير مستعمل كان آلة الفلسفة

لانهيفيدكيفية البحث دون الطبايع، واذاستعمل في علم كان جزء امنه كالنحو مفردالايفيد علما ، واذا استعمل في علم صار كجز والعلم».

اواز « صناعة الجدل » هم یاد میکند و از آن جدل مذهبی میخو اهد.

۱۱ ـ پس از این از مطهر بن طاهر مقدسی می تو ان نام برد که در ۱۵ در بست سجستان البدء و التاریخ نگاشته ( صع ج۱ ) و در فصل نخستین آن یك نوع منطقی کلامی به نام « تثبیت النظر و تهذیب الجدل » گذارده که به شناخت شناسی نزدیکتر است. او در آن از کتاب البرهان ارسطو و السماع الطبیعی او (ص۲۳ و ۲۹) یاد کرده و پیداست که ریشهٔ سخنان او منطق ارسطاطالیسی است. او میگوید (ص۱۹) که من در کتاب العلم و التعلیم از نظر (یامنطق) سخن داشته ام .

( برو کلمن ذیل ۲۲۲:۱\_ سزگین ۳۳۷:۱).

۱۹ ابوز کریا بزرگ مهریحییبن عدی ابن منصوربن فرخان شاه منجم منطقی تکریتی بغدادی یعقوبی در گذشتهٔ ۳۶۳ که شاگرد فارابی بوده است. از مجموعهٔ رسائل منطقی و فلسفی او یکی در رسائل اکبابر حکماء مدرسهٔ مروی تهران هست ویك نسخه هم در کتابخانهٔ مرکزی (ش ۴۹۰۱ میلم ۱۳۴۳ ) و دو تا در الهیات تهران ۲۹۳۳ جو ۲۹۳ ب و یکی در مجلس (ش۱۳۷۶ طباطبائی نستعلیق سدهٔ ۱۹۰۱ در ۱۳۶۷ س بغلی) نیز در مجلس (ش۱۳۷۶ فیروز) « مقاله ابی زکریا یحیی بن عدی » «قال اما الباری... فهو جوهر غیر ذی جسم ، القول فی النفس ، القول فی الحرکه ، القول فی الزمان» به شکسته نستعلیق سدهٔ ۱۹۰۳ در ۲۳ صدر میان جنگ شعر فی ارسی . نیز در فهرست مونیخ ش۱۳۷ و یکی دو رساله هم از او در فرهنگ اصفهان نیز در فهرست مونیخ ش۱۳۸ و یکی دو رساله هم از او در فرهنگ اصفهان است (فهرست میکروفیلمهای دانشگاه تهران ص ۹۹۶ و ۷۱۰ ـ برو کلمن است (فهرست میکروفیلمهای دانشگاه تهران ص ۹۹۶ و ۷۱۰ ـ برو کلمن جاپ ۲۰۷۲ و دیل ۲۰۰۱ - ۲۰ اثاریحیی بن عدی از گرهار داندرس به انگلیسی جاپ ۲۰۷۲)

۱۳ ابوالحسن محمد بن ابی ذریوسف عامری نیشابوری در گذشتهٔ ۱۸۸ را حاشیهایست برمقولات ارسطو که جسته گریخته در تفسیر معانی الفاظ ارسطوطالیس فی کتاب المقولات از ابومحمد عبدالله بن محمد و هبی (نسخهٔ ۲۴۸۳ ایاصوفیا مورخ ۲۱۷ ) با سخنان ابو اسحاق ابراهیم قویری یعقوبی (۸۵۵–۹۱۵) شارح منطق ارسطو و ابوجعفر خازن و دیگران در همین زمینه آمده است.

(ارشتیرما سال ۱۹۶۵ جلد ۳ گفتار مباهت تورکر دربارهٔ شرح مقولات عامری).

۳۶۵ ابو عبدالله محمد بن احمد خوارزمی زندهٔ میان سالهای ۳۶۵ و ۲۸۷ که در مفاتیح العلوم از منطق ارسطاطالیسی گفتگو داشته است. او داستان شهرود ابو حفص سغدی رامیآورد و پیدااست که به الموسیقی الکبیر فارابی می نگریسته است همچنانکه لو کری در اسرار الحکمه و شمس قیس رازی در المعجم از آن یادی کرده اند. ( برو کلمن ذیل ۲: ۴۳۴ ـ سزگین ۲۸۴:۱) .

۱۵ ابوسلیمان محمدبن طاهربن بهرام سجستانی منطقی زندهٔدر ۱۹ مرحکه «کلام فی المنطق » دارد گویا همان گفتاری که دربازشناختن منطق ازدستورزبان ازاو یاد کرده اند ( مقابسهٔ ۲۲ المقابسات) و پاره ای از سخنان منطقی اوهم در تفسیر معانی الفاظ ارسطاطالیس فی کتاب المقولات و اهبی آمده است.

بنگرید به: بیست مقالهٔ قزوینی ۱۵۶:۲ ـ دیباچهٔ صوانالحکمهٔ چاب بدوی ـ ارشتیرما سال ۱۹۶۵ (۱۱۵:۳ .

۱۶ ابوعلی عیسی بن اسحاق بن زرعة بن مرقس بن زرعة نصرانی یعقو بی متفلسف پزشک مترجم بغدادی ( ذح ۳۹۸ شعبان ۳۹۸ ) که

از یاران یحیی بن عدی بوده و به دربار ودستگاه فرمان روایی روز گار خود راه داشته است.

ابوحیان توحیدی در مقابسات (۱۹۸و۱۹۸و۳۳۹و۳۵۱۹) سخنان فلسفی اورا میاورد ودرالامتاع والموانسة (۱۳۲۱و۳۳۳و۳۳۳۹۳۲ و ۳۸ و ۲۰۴ و ۳۳۰ و ۳۳۰ و ۳۳۰ و ۳۳۰ و ۱۳۲۰ تا ۱۳۲۱و۴۳۴) هم ازاووازسال ۳۷۰ که اوزنده بوده است یاد میکند ودربارهٔ او چنین میآورد که نیکو ترجمه میکرده و درست نقلمی نموده و بسیار کتاب میخوانده و خوب به عربی برمیگردانده و فلسفه را درست وانمودمیساخته است ودر ترجمه و نقل و آشنائی بازبانها و معنی ها و عبارتها به او می توان استناد نمود و او بهتر از دیگران از عهده برمیآمده است.

بیهقی در تتمةصوان الحکمة (ص۹۶ش۳۰) سخنانی از او آورده که یکی دردفاع ازمنطق است(فهرست دانشگاه ۱۹: ۴۰۲۴) و این یکی جزو رساله ایست دربارهٔ منطق و فلسفه (۱) که نسخهٔ آن درپاریسهست (ش۱۳۲ عربی ، ۱۹۶۴پ–۱۹۷۰) و درروزنامهٔ مرکزمطالعات اسلامی کراچی چاپ شده است در۱۹۶۳ ج۲وبه انگلیسی هم ترجمه شده است (رشرص۱۳۹۱). او گذشته از رساله ها که دربارهٔ آیین مسیحی دارد «رسالهٔ ثامسطیوس وزیر الیانوس الملك فی السیاسة» نگاشته است که چاپ شده است.

( ابن العبری ۲۷۷ ـ قفطی ۲۴۵ـ ابن اصبیعه ۳۳۵:۱ الفهرست ۲۶۴ـ کتبة النصرانیة شیخوص۸ش۲۵ـ برو کلمن ۲۰۸:۱ و ذیل ۳۷۱:۱ –

۱- باین نام «مقالة عملها ابو [علی] اسحاق بن زرعة لبعض اخوانه یبین فیها براءة الناظرین فی المنطق و الفلسفة بما یقر تون من فساد الدین ». دو بند دیگر یکی «فصل من کلام الشیخ الرئیس فی فائدة المنطق»دیگری «فصل فی ما هی صناعة المنطق و فیما ذاینتفع بها لمؤلف مجهول » درمنطق و مباحث الفاظ (ص۲دیباچه وص۱-۹) چاپشده است.

فهرس المخطوطات فؤاد سيد ٣٥٤:١).

از كتاب منطق ابن زرعه كه عبارت است از معانى ايساغو جى و اغراض ارسطاطا ليس المنطقية چند نسخه در دست داريم:

۱-ش۱/۳/۳۵ شرقی موزهٔ بریتانیا به نستعلیق سدهٔ ۱۰ در ۱۹۳ رسه ۱۰ در ۱۹۳ رسه ۱۵۸ رکه همانالمدخل فرفوریوس است و پیشاز آن ملفوظاتافلاطون وطهارةالاعراقمشکویهٔ رازی است (ذیل فهرستعربیص ۴۹۱ش۳/۳۷۱ میلم ۴۷۶۹ دانشگاه).

تنها « كتاب ايساغوجي في المدخل الى الكتب المنطقية » است ، آغاز مانند آستان رضوي افتاده .

۲\_ش۱/۲۵۰/۱مدرسهٔ غرب همدان نوشته ۱۰۴۲که از ایساغوجی آغاز ومیرسد به برهان باتاریخ ۱۰۴۲ درپایان آن ( فهرست شهرستانها ۱۲۸۵و۱۶۲۲،فهرستهمدان۵۹و۶۱ ) (بامنطق ابن مقفع ).

۳-ش ۱۵۸ آستان رضوی نوشتهٔ ۱۰۴۸ (۴۷:۱) فیلم شمارهٔ ۲۹۰۵ دانشگاه (۲۸۵:۱) دارای ایساغوجی تابرهان ، ولی آغازش مانند نسخهٔ دانشگاه افتاده است.

۳- ش ۳۷۱ فلسفهٔ آصفیه نوشتهٔ ابوالهاشم موسوی ابرقویی در روز سه شنبه ۲۱ ج ۱۰۵۱ ازروی نسخهٔ نوشتهٔ ۱۰۲۲ در بر گ ۱۸۱ – ۱۸۱ (۳۲س) دارای مقولات و باری ارمیناس (گ ۱۸۱–۲۰۰) وجوامع انولوطیقاالاولی (گ ۲۰۰–۲۳۶) والثانیة (گ ۲۳۷ – ۲۶۲) (فهرست ۲۶۸و۲۷۵و۲۷۵ و ۵۲۰).

۵ س ۱۰۵۵ (۴۸۸) دانشگاه اصفهان نوشتهٔ عبدالکریم بن محمد حسینی طبسی گیلکی در ۱۰ محرم ۱۰۷۱ در پایان قیاس (ش ۵/۱۰۲ شهرداری ،نشریه ۴۷۰:۴) دارای مقولات تابرهان، فیلم ش ۲۹۰۵دانشگاه

(۲۸۵:۱) نیزفیلم ۳۵۳۵ دانشگاه .

ع\_ ش ۱۰۱۳ کتابخانهٔ دانشگاه کالیفرنیا در اس آنج اس به نستعلیق سدهٔ ۱۱، آغاز وانجام افتاده، نسخه دراصفهان بوده است،دارای ایساغوجی تابرهان.

۷- ش۲۳۸۳ بهار هند در کلکته در۱۹۷ گئبنامفارابی درفهرست (۳۱۲:۲).

۸ - ش ۳۸۹  $\square$  کتابخانهٔ رضا در رامپور (فهرست امتیاز علی عرشی ۲۴۲:۴ ش ۱۱۴ (۳۲۱۷  $\square$  ۲۴س ، نسخ خوب سدهٔ ۱۴ دارای مقولات (۱پ ۲۹پ) و عبارات ( ۳۸ر  $\square$  ۲۵۰  $\square$  و قیاس ( ۱۵۰  $\square$  ۸۸پ ) و برهان ( ۱۸۰  $\square$  ۱۱۴  $\square$  ).

۹\_ش۱ / ۱۹۸۲ مجلس تهران نونویس ازروی نسخهٔ آستان رضوی (۴۷۹:۵).

۱۰ شری ۱۹ ۱۹ ۱۰ دانشگاه تهران نوشتهٔ ترجمان الملك مرتضی فرهنگ در ۱۳۲۷/۱۴۹ از روی نسخهٔ کهن نوفل افندی در قسطنطنیه ، دارای ایساغوجی آغازش افتاده مانند آستان رضوی و میرسد به برهان ، نسخه رااو به دانشگاه بخشیده است.

۱و ۱۷ - دونسخهٔ خطی دیگر دیده ام: یکی دارای تلخیص ابن رشد در ۳۵۳ م، سپس همین منطق دارای ایساغوجی (ص۱-۱۹) آغاز آن افتاده مانند آستان رضوی سپس مقولات رویهم ۷۳ ص، ازس ۳۵ تا ۷۳ نونویس ترجمان الملك مرتضی فرهنگ در ۵ شوال ۱۳۵۸ در تهران از روی نسخهٔ بسیار کهن که نخستین آن مدخل بوده و دوم آن مقولات، در پایان این نسخه چنین آمده است «وههنایقطع ارسطاطالیس الکلام فی المقولات باسره و به تم کتاب معانی ایساغوجی و شرح غرض ارسطوطالیس فی المقولات

من كتاب اغراض ارسطوطاليس المنطقية للرجل الحكيم ابى على عيسى ابن ابى ابى على عيسى ابن ابى زرعة النصر انى المتولدفى ذى الحجة ٣٣١ من الحجرة الخاتمية والمتوفى لسبع بقين من شهر شعبان ٣٩٨ منها ».

دومی به شکسته نستعلیق سدهٔ ۱۱ دارای یك سطری از پایان مقولات سپس عبارات وقیاس و برهان که هشت برگی از آن مانده است.

۱۹۳ دیوان هند مجموعهٔ شمارهٔ ۳۸۳۲ فهرست نشده دارای چند رسالهٔ فلسفی باهمین منطق از ایساغوجی تابرهان (۲۵۲ر–۳۰۹۰) در پایان آن باهمان افتاد کی در آغاز مانند نسخه های دیگر.اشترن در گفتار خود دربارهٔ ابن الطیب (مجلهٔ مطالعات خاوری و افریقایی سال ۱۹۵۷، ۴۱۹،۱۹) و عبدالرحمن بدوی در مجموعهٔ منطق و مباحث الفاظ پنداشته اند که این منطق گزیده ایست از تفسیر ابن الطیب و درست نشناخته اند. نیز دیبا چهٔ انگلیسی کو امی جیکی بر تفسیر ایساغوجی فرفور یوس از ابن الطیب ص۱۵۵

من این متن ارزنده را از روی چندین نسخه برای نشر آماده کردهام .

۱۰۵۰ اخوان الصفاء وخلان الوفاء كه دررسائل خودچند كتاب منطقی بروش ارسطاطالیسی آنهم با تعبیر خاص خودشان گذارده اند، در ترجمهٔ فارسی آن که بنام مجمل الحکمة (ش۱/۱۰۵۶ ملك مورخ۶۶۷) است نیز گزیده ای از آنها هست .

۱۸ ابو محمد على بن احمد بن سعيد بن حزم بن غالب بن صالح بن خلف بن معدان بن يزيد فارسى اندلسى را هم ميتوان از منطقيان بشمار آورد. او التقريب لحدالمنطق والمدخل اليه بالا لفاظ العامة والامثلة الفقهية دارد كه آن را نزديك ۴۱۵ ساخته و در آن مانند فارابى و رازى مثالهاى كلامى وفقهى گذارده ، چنانكه غزالى از آنها پيروى كرده است، در برابر

ابن سینا که در آن مثالهای طبی یاد کرده است (قیاس منطق شفاء م ۳ ف ۵ ص ۱۷۶). روش او در آن نزدیك به روش ار سطوواو بااینکه دانشمند ظاهری است به منطق ارج می نهاده ولی در برخی از جا ها از ار سطورده گرفته است.

( صل ديباچهٔ همين كتاب چاپ خرطوم ـ طبقات الامم صاعد اندلسي ص١١٧).

۱۹ ابوعلی الحسن بن السمح منطقی عراقی آشنای به زبان سریانی در گذشتهٔ ج ۴۱۸/۲ که او را از سرامدان در منطق خو انده اند و گفته اند که او دشو اری های آن را آسان ساخته است ـ (قفطی ۴۱۱ – خرزجی ۲۴۲۰ – رشر ۱۴۲) او از نویسند گان نسخه ای از ارغنون ارسطو است که در نسخهٔ پاریس نشامهٔ آن هست ( خلیل جر ص ۱۸۶ و ۱۸۸ – بدوی ۵۵ و ۲۵۵ خطابه ).

ازاوست: شرح کتاب الطبیعة (چاپ بدوی) و قول الحسن بن شمخ بن غالب فی الاخبار التی یغبر بها کثیرون (چاپ نگارنده درمقالات و بررسی های دانشکه هٔ الهیات تهران ۳و۲: ۲۳۹).

جواب الحسن بن سهل بن غالب بن السمح عن السؤال عن الغاية التى ينحو الانسان نحو ها بالتفلسف در جشن نامهٔ هنرى كربين (ص١٢٧-١٤٠ چاپ شده است .

۰۲- حکیم ابو الخیر حسن بن سو اربن با بابن بهنام ابن خمار بغدادی خو ارزمی غزنـوی (۳۳۱-۴۰۸ یا ۴۲۱) شاگرد یحیی بن عدی و از منطقیان بنام روز گار ابن الندیم که به گو اهی نسخهٔ شمارهٔ ۸۸۲ عربی پاریس نسخه ای از متن منطق ارسطو گویا از روی نسخهٔ نوشتهٔ فار ابی نوشته است ( بدوی ص ۱۹۸) .

اوراحواشی است براین متن که خلیل جر بسیاری از آنها را در « مقولات ارسطو در ترجمه های سریانی و عربی » -86 -86 آورده و همانها را در -140 همین کتاب به فرانسه ترجمه کرده است و در -140 همین کتاب به فرانسه ترجمه کرده است و در -140 هم پاره ای از آنها را باسخنان دیگران مانند ابن السمح با ترجمه آورده است. در چاپی که عبدالرحمن بدوی از منطق ارسطو کرده است هم پاره ای از آنها آمده است . این حاشیه ها چنانکه ف .ا. پترز -140 آورده است خود منبعی است جود منبعی است نور در ارسطو در زبان عربی -140 گفته است خود منبعی است مانند فهرست ابن الندیم برای روشن ساختن تاریخ ترجمهٔ ارغنون ارسطو .

ابن النديم ( ۳۵۵ و ۳۲۳ چاپ تهران و ۲۴۸:۱ و ۱۱۴:۲ چاپ فلو گل ) از او یاد کرده و گفته که از او است تفسیر ایساغوجی دو تا یکی مشروح و دیگری مختصر و «کتاب اللینس فی الکتب الاربعة فی المنطق الموجود من ذلك». عامری نیشابوری در السعادة و الاسعاد (ص ۲۲۴ و ۳۴۰ و ۳۴۴) سه بند از و در فلسفه میآورد،

این اللینس شاید همان الیانوس رومانی استاد جالینوس (قفطی ۶۵)
باشد همان کلاودیوس آثلیانوس Claudius Aelianus دانشمندمدرسی
ایتالیائی که در سدهٔ دوم مسیحی در رم میزیسته و در موضوعات علمی آثاری دارد
(ترجمهٔ فهرست ابن الندیم از داج به انگلیسی ص۸۹۸ و ۹۴۴ پترزص ۹)
یاهمان الیاس (۵۲۰–۵۸) مفسر ایساغوجی (دیباچهٔ تفسیر کتاب ایساغوجی
لفرفوریوس لابن الطیب ص۹۲)

ابن النديم (۳۰۹) اور اشارح ومفسر قاطيقورياس ميخو اند و آنچه ابن الخمار از او درهمان حو اشي آورده است درچاپ بدوی ( س۲۳۲ و ۴۵۰ او ۱۰۶۱) مي بينيم.

موفق الدين اسعد ابن المطران دمشقى در گذشتهٔ ۵۸۷ در بستان

الاطباء وروضة الالباء یاد کرده است از «کتاب ایساغوجی عمل اللینوس شرح الحسن بن سو ارعلی طریق الحو اشی »و «قاطیقو ریاس ارسطو لاللینس نقل ابو المخیر بن سو ار». از سخنان ابن المطر ان عبارت گنگ ابن الندیم تا اند ازه ای روشن میگر ددو گویامیخو اهد بگوید که ابن الخمار تفسیری را که اللینس از چهار کتاب منطقی ارسطو کرده است نقل و تحشیه کرده است . ابن ابی اصیبعه در سر گذشت ابن الخمار یادمیکند از «تقاسیم ایساغوجی و قاطیغو ریاس الالینوس الاسکند را نی ممانقله من السریانی الی العربی الحسن بن سو اربن بابا و شرحه علی طریق الحو اشی »که از «دستور »دست نویس ابن الخمار آورده است ( ۱۳۲۳ ). رزنتال در گفتار خود در جشن نامهٔ و التسر ( ۳۲۷ ) در بارهٔ آثار منطقی در بارهٔ اللینوس بر رسی خوبی کرده است. رشر ( ۱۹۰ ) در بارهٔ آثار منطقی ابن الخمار سخن داشته است.

باری اودراین حواشی از لفظ دال برمعنی خارجی بامیانجی گری معنی ذهنی یادمیکند (ص۳۶۲ کتاب خلیل جر) و گویا از شرح داودارمنی برمقولات دربارهٔ موضوع مقولات گرفته باشد (منطق ارسطو از بارتلمی سنت هیلرچاپ ۱۸۳۸ پاریس ۵۲۳:۲).

۱۱ ابن الهثیم بصری مصری در گذشتهٔ ۴۳۰ که کتابهای منطقی و فلسفی ارسطو را گزین کرده و شرح نموده است و گزیدهای از مدخل فرفوریوس دارد ورسالهای دربارهٔ هنرشعر یونانی و عربی آمیخته باهم. بارسالهای در اینکه برهان هندسی و فلسفی یکی است و رسالهای در اینکه برهان خلف را میتوان باحدودی یگانه مستقیم ساخت.

از اوست « مقالة فیماصنعه وصنفه من علوم الاوائل الی آخرسنة سبع عشرو اربعمائة » که در ۴۳ سالگی در ذح ۴۱۹ نگاشته و در پایان ج ۴۱۹/۲ نام چند اثردیگر خود را برآن افزوده است. ابن ابی اصیبعة

(عیونالانباع۲:۰۹) همهٔ آن را آورده و از آن پیدااست که چه روش منطقی داشته و تاچه اندازه ای با منطق ار سطو آشنا بوده است . وصفی که او از آنها میکند نزدیك به کار کندی و دیگر ان است.

۲۷ ابن سینای بخار ایی فیلسوفنامور که در الشفاعروش ارسطو را نگاه داشته و تا اندازه ای هم در النجاه والموجزو الهدایه و چند رسالهٔ دیگر بدان نزدیك بوده ولی در اشار ات و منطق المشرقیین و ارجوزه شالودهٔ منطق دو بخشی ر اریخته و دور نیست که از سخنان فار ابی در اینجا هم بهره برده باشد.

۳۳ ابوالفرج علی ابن هندوی قمی تبرستانی در گذشتهٔ ۴۲۰که در المشوقهٔ خود ازنگارشهای گوناگون ارسطویادکرده است (این رساله را درجاویدان خرد نشرکرده ام).

۲۹ ابوالفرجالقس عبدالله بن الطیب النسطوری العراقی کا تب طیما ثاوس در گذشتهٔ ۴۳۵ تفسیر کتاب ایسا خوجی و کتاب المقولات دارد که از گسترده ترین رساله ها است دراین دوفن و نکاتی تاریخی و علمی ارزنده ای دارد که گزیدهٔ آن را در کتاب ابن زرعهٔ می بینیم، خواندن آن برای پی بردن به تاریخ منطق نا گزیر است.

نسخه ای که کو امی جیکی در ۱۹۸۶ آن را ازروی همین نسخه چاپ فهرست اوری) که کو امی جیکی در ۱۹۸۶ آن را ازروی همین نسخه چاپ کرده است و از تفسیر مقولات نوشتهٔ هبة الله بن المفضل بن هبة الله متطبب درروز آدینه ۲۰ شعبان ۴۸۰ ( ۱۹ تشرین ۱۳۹۸ ) در قاهره به شمارهٔ درروز آدینه ۲۰ شعبان ۴۸۰ ( ۱۹ تشرین ۱۳۹۸ ) در قاهره به شمارهٔ ۲۱۲ حکمة و فلسفه (ش ۷۷۷۷) هست ( فهرست آنجاچ ۱ ج ۶ ص ۸۹ ) همچنین نسخه ای دیگر نوشتهٔ ۱۳۳۶ ازروی آن یکی (فهرست آنجاچ ۲ ص ۲۹۳) ، نیزنسخه ای دیدم نوشتهٔ محمد ابراهیم خفیر نساخ کتب خانهٔ خدیویه

به هزینهٔ محمود سیدا حمدازهمان یکی در مجموعه ای نزد آقای محمد حسین اسدی (نیز بنگرید به: برو کلمن ۴۸۳:۱ و ذیل ۸۸۴:۱ کتبته النصر انیه شیخو ص۲۲ ش ۶۷ ـ دیباچهٔ بوئیژ بر مقولات ص۳۱ ـ گفتار اشترن دربارهٔ ابن الطیب در مجلهٔ مطالعات خاوری و افریقائی ۴۱۹:۱۹ سال ۱۹۵۷).

۲۵ ابوعلی احمد مشکویهٔ رازی هم ازپیروان فارابی است واو ترتیب السعادات دارد که در طهاره الاعراق و تهذیب الاخلاق خود از آن به همین نام و به نامهای مراتب السعادات و المسعدة یاد کرده است (۱) (چاپ شدهٔ در هامش المبدء و المعاد صدرای شیرازی و طهارة الاعراق خود او در ۱۳۱۴ در تهران) .

او درآن از پولس ( «بونس» درنسخه) یاد میکند که باید همان پولسفارسی مؤلف منطق برایانوشیروانباشد وشاید در بحثی که دربارهٔ کتب منطقی ارسطو دراینجا آورده کموبیش ازاو بهره برده باشد. اودر اینجا با بهترین روشی مانند کندی ویعقوبی وفارابی و ابنهثیم مصری و ابنهندو وابنسینا آنها را شناسانده و غرض هریك را گفته است .

۲۶ ــ بهمنیار پسر مرزبان آذربایجانی در گذشتهٔ ۴۵۸ شاگرد ابن سینا التحصیل دارد بروش دانش نامه علائی ابن سینا و روشن تر از آن که متن آن در تهران چاپ شده و آن را ترجمه ای فارسی است به نام تحفهٔ کمالیه یا جام جهان نمای که برای صدر بخارا ابوشجاع محمد بن میکائیل خوارزمی ساخته اند و در دوجا نسخهٔ آن هست.

۱\_ نسخهٔ شمارهٔ ۲۶۸۸ آکادمی شهرتاشکند (۲۰:۳ش۱۹۵۸)، در فهرست آن خوارزمی را مترجم پنداشتهاند و درست نیست.

۲\_ نسخهٔ ۱۹۹۷ مجلس از نسخههای فیلسوف میرزا طاهر تنکابنی

۱-۱- طهارة الاعراق ص ۳۷۸ س ۱۴ و۴۱۵ س ۸ و۲۲۹ س۳ و۶۸۹ س۱۰

(مجلس ۵: ۵۹ و ۴۹۲) این ترجمه هم اکنون بکوشش من و آقای عبدالله نورانی زیر چاپ است. (فهرست ملك ۱۱۵).

۲۷ ــ ابوالحسن على بن احمد نسوى : المدخل الى علم المنطق داردكه در ظاهرية دمشق هست (فلسفه ص١٥ و١٤٢ ، در برگ ١٢٥ ر ــ ١٢٨ پ، مجموعة ش ٤٨٧١ مورخ ٥٥٨ كه در بغداد نوشته شده است و در پایان آن سر گذشت او آمده است).

در آن به مانندگی نحو و منطق اشارت شده و از بحث افراد و ترکیب آغاز ومیرسد بهقیاسات شعری و او آن را دریك نشست دریكی از شبهای ذح ۴۴۴ در بغداد تعلیق و نگارش نموده است. این رساله نیز بایاری خداوند بكوشش من نشرمیگردد.

(برو کلمن ذیل ۳۹۰:۱).

۲۸ ـ ابوالحسن على بن رضوان مصرى در گذشتهٔ ۴۶۰، در اسكوريال (ش ۲۸/۲ و ۱۹۲۵/۱) المقالة الاولى من كتابه « المستعمل من المنطق فى العلوم والصنائع» او هست ( فهرست درنبور گئ ـ فهرست كازيرى ۶۴۷) (برو كلمن ۴۸۴۱) و ذيل ۸۲۴ و ۸۲۶).

۲۹\_ زین الدین ابو الفضائل اسماعیل بن حسین گرگانی خوارزمی در گذشتهٔ ۵۳۱ را «مقالات فی اکتساب المقدمات (کتاب القیاس) و فی التحلیل» است (اسکوریال ۲۰–۲۱۲۹۹) .

(برو کلمن ۲:۷۸۱ وذیل ۱: ۸۸۹).

۳۰ ابوبکرمحمدبن یحیی الصائغ ابن باجه سرقسطی در گذشتهٔ ۵۳۳ «تعالیق علی کتاب ابی نصرمحمد بن محمد بن الفارابی فی المدخلو الفصول من ایساغوجی و البرهان» دارد (اسکوریال ش۸ –۲/۲۲ مورخ ۶۲۷). رساله ها و تعلیقات او در برلین (۵۰۶۰) و بادلیان ۲۰۶ پوکك هم

هست. تعلیق العبارة اورا محمد سلیم سالم در ۱۹۷۶ چاپ کرده است. (بروکلمن ۱: ۲۱۱ و ۴۶۰ و ذیل ۸۳۰:۱).

۳۱ ابوالصلت امیةبن عبدالعزیز اندلسی (۴۶۰–۵۲۹) را تقویم الذهن است که بروش تقویم الصحة خود جدولهائی در آن گذارده و خواسته است که در منطق کیفی راه ریاضی پیش گیرد . نسخهٔ آن در اسکوریال است (درنبورگ ۱ : ۴۵۴ ش ۶۴۶ مورخ ۷۱۰) و بهچاپ هم رسیده است نسخهٔ دیگر آن درمجموعه شماره ۱۸۳ اسماعیل صائب است که درفهرست فیلمها (ص ۴۴۹ ف ۲۸۰ ع۲۱۶) از آن یاد شده است .

(چلپی ـ برو کلمن ۴۸۶:۱ وذیل ۸۸۹:۱) .

۳۷ ابن رشد اندلسی (۵۲۰-۵۹۵) که کتابهای منطقی ارسطورا شرح و تلخیص کرده و از تلخیص المنطق او که در دو جای آن از فارابی خرده گرفته است چندین نسخه در دست هست(فیلمها ۲۱۰:۱ ملك ۱۶۷-مجلس ۵: ۴۷۶).

اینك از نسخههای آن یاد میکنم:

## نسخههای تلخیص این رشد

۱ ــ فلورانس ۱۸۰/۵۴ ، كامل از مقولات تا شعر ، فيلم ۲۷۷۸ دانشگاه (فهرست فيلمها ۳۱۰:۱).

۲۸۲ (۱۶۹۱) کامل از مقولات تا شعر ، عکس آن در
 قاهره هست (ف۲۷۵۱ دانشگاه ، فهرست ۲۱۰:۱).

۳ـ سنا ۴۴۸ (مقولات ـ برهان) نسخ سدهٔ ۱۰ (ص ۲۶۲ فهرست نشریهٔ ۵۹۳:۷ ش ۴۴۷).

۴\_ منچستر ۳۷۴ (لندسیانا ۳۴۹) نسخ هندی سدهٔ ۱۰ با حواشی،

۹۵ گ، با سه مهرهندی با عبارتهای فارسی مورخ ۱۲۶۲، قیاس است و برهان (فهرست ص ۴۰۷).

0 بانكيپور ۲۲۳۷ نستعليق سدهٔ ۱۳۹،۱۱ گ(17:71) (نيزمفتاح الكنوز يا فهرست خدابخش پتنه ازعبدالحميد ۱۲:۲۱ ش(197) داراى : (197) ميناس (الفاظ داله) (197) قاطيقورياس (مقولات عشر) (197) حتاب البرهان (197) گ(197) ملخص جابجا تشريح اقوال ((197) گ(197) نستعليق سدهٔ (197) (197) و (197)

نامش در فهرست التلخيص، ملخص كتب ارسطو الاربعة است و گو يا از اين رشد باشد.

عـ مجلس۱۹۹۶، نستعلیق۱۴ رمضان ۱۰۷۲، از مقولات تا برهان (۳۹۱:۱۶).

۷- ملك ۵۳۳ نستعليق باقربن سيد على حسينى در اصفهان دررجب ١٠٧٣ مقولات تا برهان (فهرست ۱۶۷).

۸ـ ملك ۵۸۸۶شكسته نستعلیق محمد قاسم بن ناصرالدین گیلانی رونکوهی مرداسپه بی پلورو دباری در نیمه های شوال ۱۰۷۴ از مقولات تا برهان (فهرست ۱۶۷۷) فیلم ۲۸۲۲ دانشگاه (فهرست فیلمها ۲:۳۱۰).

۹ مجلس ۱۹۷۸، نستعلیق محمد صالح قمی در ۱۰۷۶۰۱،ازمقولات تا برهان (۴۷۶:۵).

۱۰ - الهیات ۲۱۵/۱ د ، نسخ محمد قاسم بن مومن در چهارشنبه دههٔ نخستین شوال۲۰۱۰ آغاز افتاده، دومقالهٔ برهان است (فهرست۲۹۵:۱۰ و ۴۹۷).

۱۱- ملی اصفهان ش ۲۷۹۸ (ش۱۲۹ فهرست دستی) مورخ ۱۰۸۸. نیز ۱۷۶۱ (ش۹۲ فهرست دستی). ۱۲\_ ملك ۲/۹۷۹ نوشتهٔ ۱۰۸۸ (مقولات).

۱۳ ملک ۳۹۸ شکسته نستعلیق محمد شریف بن محمد رضای لاهیجانی در ۱۵ ع ۱۰۹۲/۱ در اصفهان از مقولات تا مقالـهٔ دوم برهان (فهرست عربی۱۶۷۷ فهرست فیلمها ۳۱۰:۱).

۱۴ سپه ۳۰۰۱ نستعلیق محمد زمان بن حاجی مرادخان تنکابنی درشب سه شنبه ۱۹ج ۱۰۹۴/۲، باحواشی (فهرست۳۰:۵۰۱).

۱۵ الهيات ۳۱۰ بستعليق سدة ۱ (فهرست ۲۹۷۱).

۱۶ سپه ۳۰۱۲/۲ نسخ سدهٔ ۱۱ ، تنها مقولات است (فهرست ۱۰۱:۳).

۱۷\_ مجلس۱۹۸۱، شکسته نستعلیق سدهٔ ۱۱ از آغاز تـا نزدیك به پایان مقالهٔ دوم قیاس (۵۷۸:۵).

۱۸ نسخهای بهنستعلیق سدهٔ ۱۱ ازمقولات تا برهان با مدخل و مقولات ابنزرعه .

۱۹ ــ سپه ۷۵۱۰/۴ ، سدهٔ ۱۲ ، از پایان مقولات تا پایان برهان، آغاز افتاده (فهرست ۵۰۱:۳) .

٠٢- مجلس،١٩٨٠،نسخ سدة ١٢ آغازتا نزديك بهپايان مقالة دوم قياس (٤٧٨:۵).

۲۱ خانقاه شاه نعمة الله ولى درتهران ش ۹۸۶ نوشته ۱۱۰۸ از
 آغاز تا برهان است (فهرست ۱۶۵:۲).

77 قاهره 9.70 (ش 9 منطق) نوشتهٔ محمد مؤمن بن محمد حسین رازی در محرم 1100 ، نسخه در اصفهان بوده است (فهرست نخستین 9:70 فهرس المخطوطات المصورة 4:70).

۲۳ ــ آستان رضوی ۱۱۲۲ نستعلیق محمد شفیع بن ملا درویش علی، وقف ۱۱۴۵ (فهرست ۲۰۲۱ ش۱۵۹ منطق ـ شهرستانها ۱۱۲۳). ۲۴ ـ مجلس ۱۹۷۹،نسخ محمد رضای تهرانی در۱۱۷۲ مانندش ۲۷۸ (۵:۴۷۷).

۲۵ دانشگاه ۲۷۵، نسخ، ازمقولات تا برهان (۲۷:۲۳).
 ۲۵ ستان رضوی ۲۱۹ نستعلیق (شهرستانها ص۹۶۶).

۲۷- بغداد (اوقاف) ش ۵۳۱۳ ، خط خوش و آشفته ، درفهرست طلس ص۱۱۰ ش۱۵۲۴ وفهرست جبوری (۲۹۴۲) شناخته نشده است . ۸۲ ـ قاهره ش ۲۴۶ حکمة و فلسفه نوشتهٔ ۱۳۳۶ (فهـرست دوم ۲۲۵:۱) .

۲۹ کتابخانهٔ مانیسا کتاب سرای ۵۸۴۲ (۱۸۱پ ـ ۲۰۰۰) (تورکر دیباچهٔ شرایطالیقین ص۱۸۳ در Arastirma سال ۱۹۶۳).

.٣- لس آنجلس M212/35 نوشتهٔ ۱۰۶۴ دارای مقولات وقضایا.

۳۱ـ مجلس ش۹۷۳ طباطبائی (ش ۱۰۶۱ دفتر) نسخ سدهٔ ۱۰ در ۲۰۸ ص۱۷ س از مقولات تا نیمههای قیاس، انجام افتاده.

٣٢ سنا١٧٥ ازسده ١١ (نشرية ع:٩٤٩) .

۳۳ـ یزد جامع وزیری۲۰۰۳ (۱۱۲۳:۴) نستعلیق ذق ۱۰۸۳. ۳۴ـ یزد سر یزدی (نشریهٔ ۴۱۹:۴).

۳۵. بولاق ش ۲۸۳ از مقولات تا برهان که گویا ازجوامع ابن رشد باشد .

(ازیادداشت آقای محسن مهدی).

نيز بنگريد به: ديباچهٔ بدوى برخطابه ـ ديباچهٔ بوئيژ برمقولات ــ فهرس المخطوطات المصورة ٢٠٥٠١ .

اومردرفهرست مونیخش۹۶۴ (Cod Arab 650a) ازنسخهای یاد میکند در ۹۶۳ به عربی و به خط عبری که در آن مقدمهٔ فرفوریوس است به عربی به تحریر ابن رشد. عنوان خاصی ندارد، مقابله شده، بر گ آخر که چند سطری داشته است اکنون در آن نیست و افتاده است. عنوانهای هریك از کتابهای ارغنون در کنار صفحات هم آمده است. او می نویسد که اشتاینشنایدر در بر ابرشك پر انتل آن را به درستی از ابن رشد دانسته است (ص ۹۶).

كتابهاى ارغنون آنچنانكه فرفوريوس كفته است در اين رساله چنين است: المقولات، العبارة، القياس، البرهان، السوفسطة، الجدل، الخطابة، الاقاويل الشعرية.

نام «الضروری من المنطق » در برنامج ابن رشد نسخهٔ ش ۸۸۴ اسکوریال (ص۳۵۰ رنان) هم آمده است.

اشتاینشنایدر درمجلهٔ ZDMG (۳۳۵:۴۷) سال۱۸۹۳ در فهرستی که از نسخههای عربی بهخط عبری آورده است در ص۳۲۳ از جوامع یا مختصر ارغنون ارسطو با مدخل فرفوریوس نسخهٔ ۱۰۰۸ پاریس یاد کرده همانکه رنان هم گفته است (ص ۶۲) همچنین از ش ۳۰۹ مونیخ (همان ش ۹۶۶ اومر) که آغاز افتاده است.

رنان درسر گذشت نامهٔ ابن رشد (ص۹۹) میگوید که در کتابخانهٔ ملی پاریس مختصرارغنون ابن رشد هست بهعربی بهخط عبری بهشمارهٔ ۳۰۳.

سپس اومیگوید که نسخه های ترجمه های عبری آثار ابن رشد پس از نسخه های کتابهای مقدس ازفر او ان ترین نسخه ها است (ص ۸۰). بنوشتهٔ برو کلمن (الضروری من المنطق) ابن رشد به عربی و به خط

عبری نسخهٔ ۱۰۰۸ پاریس و همچنین نسخهٔ ش ۳۰۹ و ۳۵۶ مونیخ همان شمارهٔ ۱۴۹ استاینشنایدر و شمارهٔ ۱۶۴۰ او مرتلخیص است نه شرح متوسط ولی نسخه های عبری بادلیان که گویا مغالطه باشد و به خط عبری هم هست و نسخه های فلورانس و لیدن و قاهره شرح متوسط است.

در فهرست درنبور گ (ش۴/۴۶) از المسائل المنطقیة ابن رشد یاد شده است.

۳۳ ابوالعباس فضل بن محمد بن فضل لوکری فیلسوف سدهٔ ششم در بیانالحق بضمانالصدق یك دوره منطق وفلسفه واخلاق بروش ارسطا طالیسی گذارده و در آغاز منطق آن گفته است که من از نگارشهای فارابی و ابنسینا بهره بردهام .

او در پایان سیاست و اخلاق فصول مدنی فار ابی را آورده است. در مدخل یا ایساغو جی از حد سخن داشته و گفته که ما چون در آینده به حد و تعریف نیاز مندیم اینست که من در اینجا از آن یاد کرده ام اگرچه جایش در کتاب بر هان است.

تاکنون چهارنسخه از آن شناخته ایم (فهرست دانشگاه ۱۶۲۳ ش ۱۶۲۰ ش ۱۶۹۰ محلس ۲۹۰۱ ش ۱۶۹۰ ش ۲۹۴۱ ش ۱۶۹۰ تنکابنی ـ پاریس ش ۱۶۹۰ ش ۱۹۹۱ نمیدانم نسخه ای که ادواردز Edwards در عجب نامه (ص۱۹۹ ش ۹۱) یاد میکند از او است یا از ارموی .

از اوست قصیدهٔ اسرارالحکمهٔ بهفارسی که چونوچـرایفلسفی است مانند قصیدهٔ ابوالهثیم اسماعیلی و پنج بخش است : ۱- منطقیات ۲- طبیعیات ۳- ریاضیات ۲- الهیات ۵- عملیات و خلقیات. خود او بر آن شرح نوشته است . بخش منطق آن بیدیباچه در مجموعهٔ منطق و مباحث

۲۴۱ - ذریعه ۱۰۳۰۱ و ۱۰۸۰۱ و ۱۰۸۰ و ۵۰۹ و ۵۰۹ و ۱۴۰۰۱۳ - برو کلمن ذیل ۲۴۰ و ۲۴۰ و ۱۴۰۰۱۳ - برو کلمن ذیل ۲۲۳ و ۲۲۳ و ۱۲۷۴ و در شرح تجرید المنطق خویش یاد کرده است (مجلس ۲۱۰۶۰۱۰).

همین نیریزی بر تهذیب تفتاز انی که بهروش متأخر ان است شرحی نوشته که غیاث الدین منصور دشتکی آن را ستوده است (آستان رضوی ش ۱۲۵ و قسرحی برضابطة الاشکال همان تهذیب تفتاز انی (آستان رضوی ش ۱۲۶/۲ مورخ ۹۵۴) هم چنانکه عبدالله بهابادی یزدی شاگرد جمال الدین محمود شاگرد دو انی بدستور او بسر آن حاشیه زده است (همانجا شماره ۸۶). از و است رسالهٔ حدوث و قدم اجسام (طوس 9:77).

هم اوراست شرح اثبات الواجب الجدید دوانی که در ۹۲۱ به نگارش در آورده است و نسخهٔ نـوشتهٔ فتحالله بن شکرالله بن لطفالله کاشانی در۳ شعبان ۹۷۹ و نسخهٔ نوشتهٔ روزیکشنبه ۱ شوال ۹۷۰ درمسجد جامع یزد در آستان رضوی هست (ش ۹۷۹و۲) ــ (نیز ذریعه ۱۶۳:۳).

گویا حاج محمود بن محمد بن محمود مؤلف «رساله تعیین جهات الاجسام ونهایاتها و تبیین مقاصد الحرکات و غایاتها» برای ضیاء الدین در یك مقدمه و چند فصل در روز چهارشنبه ۲۴ ع ۱۱/۲ (ملك ۲۶۱۴/۱ نوشته ۲۳۲۱) که رسالة فی بیان معنی القضیة والتصدیق(همانجا ۲۶۱۴/۲ بهمین خط) هم شاید از وی باشد همین محمود نیریزی است. همچنین گویا ملاحاجی محمود تبریزی که برحاشیه شرح مطالع رازی حاشیه زده است (نسخه ۵۸ منطق آصفیه نوشتهٔ پسرش «حمد» در

واری حاصیه روه است (۱۳۰۸ میل مطلق حصیه صوصه پسرس «حسه» در چاشت روز یکشنبه پایان ج ۹۴۲/۱) همین محمود نیریزی باشد که در فهرست (۵۱۹:۲) تبریزی آمده است.

این نیریزی جز قاضی ابواسحق محمد بن (ابی) عبدالله نیریزی شبانگارهٔ ای میباشد که هم زمان دوانی و میبدی بوده است و نسخه ای از آلاوشط توشته بود و از روی آن نسخهٔ شمسارهٔ ۱۵۸۳ ملك مورخ ۱۰۲۰ نوشتهٔ اسماعیل بن محمد کاتب شیرازی نقل شده است و آن نسخهٔ نیریزی چنانگه در ذریعه آمده است (۲:۹۶و۲۳و ۲۰۱۰) مورخ ۹۱۹ و و نزد سید نصرالله تقوی بوده است.

آزاین ابواسحق نیریزی است رسالهٔ حروف در برابر رسالهٔ حروف در برابر رسالهٔ حروف در برابر رسالهٔ حروف دوانی به فارسی (یزده ۱۸۳۸ فهرست ش ۲۳۷۷ س ۱۱۷) (منزوی ۱۴۹۷) که در ۱۸۷۷ به نگار شدر آورده است، جزرساله ای به عربی در همین زمینه (شرع ۱و ۱۸۷۷/۸۱ ملك).

۳۳ از کتاب المقولات لمؤلف مجهول: هم میتوان نام بردک نسخهٔ آن در اسکوریال است (ش ۱۳/ ۶۱۲) که درمیانه های ذح ۶۶۷ در اشبیلیه نوشته شده است و چنین آغاز میشود: (وانما قال و کانه جنس لها) (فهرست در نبور گئ ص ۴۲۷ فهرس المخطوطات المصورة ۲۳۱:۱).

را بیان الحق ولسان الصدق است که چند نسخهٔ از آن می شناسیم: یکی در بیان الحق ولسان الصدق است که چند نسخهٔ از آن می شناسیم: یکی شمارهٔ ۲۸۲۳ ملک مورخ ۹۹۵ (فیلم شمارهٔ ۲۸۲۸ دانشگاه) دیگری شمارهٔ ۱۸۹۶ امانت خزینه سی در طوبقپوسرای همچنین شماره های ۳۳۷۸ و ۱۸۹۳ و ۱۳۳۳ احمد ثالث در آنجا و بخشی از آن (مقدمهٔ پنجم درموضوع منظق) در همدان هست (ش ۱۱۸۷/۴۰) فهرست ۳۱۳)

يحيى بن محمد بن ابراهيم بـرمنطق آن شرح نوشته است و نسخهٔ شمارهٔ ۳۳۲۳ احمد ثالث از آن درهمانجا هست.

فهرست الهيات ٢٩٨٠-فهرست فيلمها ٢٩٢-فهرس المخطوطات

۱۹۸ ابو محمد عبدالله بن محمد واهبی: تفسیر معانی الفاظ ارسطاطالیس فی کتاب المقولات دارد که نسخهٔ مورخ ۲۰۹ آن در ایاصوفیا به شماره ۲۴۸۳ هست (فهرس المخطوطات المصورة ۲۰۲۱ – ارشتیرما سال ۱۹۶۵ (۲۰۲۳).

۱۹۹ ابوالفتوح نجمالدین ابن الصلاح احمد بن محمد بن السری الهمدانی البغدادی در گذشته ۵۴۸، «شرح فصل فی آخیر المقالة الثانیة من کتاب ارسطوطالیس فی البرهان بنقل ابی بشر متی القنائی » دارد که نسخهٔ آن مورخ ۹۲۶ به شمارهٔ ۴۸۳۰/۱۰ در ایاصوفیا هست (فهرس المخطوطات المصورة ۲۲۴۰۱) ورشر آنرا دربررسی از فلسفهٔ اسلامی (ص۵۴–۶۸) ترجمه و چاپ کیرده است . آثار او در ۵۲۵ کلمبیا و ۱۳۵۵ لس آنجلس هم دیده میشود (بخش ریاضی فهرست فارابی)

بن على بغدادى شافعى (١٥٥- ٤٢٩) شرح البرهان دارد و الجامع فىبن على بغدادى شافعى (١٥٥- ٤٢٩) شرح البرهان دارد و الجامع فىالمنطق والطبيعى والألهى و پنج مقالة طبى ، مقالة فى صناعة الجدل او در
آستانة قم هست درمقالات شمارة ٣٨٨ ازسدة هشتم (فهرست ص ١٧٣) و
دومقاله ازو درحواس در كويت چاپ شده است.

(در نبورگ ۲:۲ ص ۸۸۹ – خزرجی ۲۱۲ و ۲۱۳ – ۲۰۲۸ و ۲۱۳ – ۲۰۲۸ و ۲۱۳ میلات ۲:۲۸ و MIDEO میلات ۲:۲۸۶ و ۲۱۳ – ۲۰۸۶ و ۲۲۸ و ۲۲۸ – ۲۰۸۶ و ۲۰۰ – ۲۰۰ و ۲۰۰ – ۲۰۰ میلات کارو در ۲۱۳ – ۲۰۰ و ۲۱۳ – ۲۰۰ ) .

۲۱ ــ شمس الدین عبد الحمید بن معین خسروشاهی تبریزی در گذشتهٔ ۲۵ مرع تلخیص منطق الشفاء دارد که نسخهٔ آن در مجلس هست (ش ۹۴۶ طباطبائی ــ فیلم ۲۶۶۸ دانشگاه تهران ــ فهرست ۱: ۳۰۰) . ۲۶۶۸ دانشگاه تهران بوجعفر محمدطوسی را اساس الاقتباس

است به فارسی که در روز پنجشنبه ۲۲ج ۴۴۲۶ بانجام رسانده و آن در تهران پسال ۱۳۲۶ بهچاپ رسیده است. رکنالدین محمدبن علی گرگانی زندهٔ در ۴۹۷ آن را به عربی در آورده است ویك نسخه از آن در آستان رضوی می شناسیم مورخ ۱۰۸۸ که آقای مدرس رضوی از آن یاد کرده است. (سر گذشت طوسی ازمدرس رضوی ۲۴۰ و ۲۴۹ و ۲۶۰-فهرست آستان رضوی ۲۵۵۴ و ۲۵۰۰).

از تسریحه قرطای درفهرست طویقپوسرای (ش ۴۸۱۲ و ۴۸۱۳) از دونسخه از تسریحه عربی این کتاب یاد میکند هردو مورخ ۸۶۹ و نخستین آن بنام محمد فاتح و میگوید که این ترجمه عربی ازیکی از دانشمندان روز گار همان فاتح است پس شاید این ترجمه از آن گر گانی نباشد.

خواجهٔ طوسی پس از این التجرید فیالمنطق ساخته که این هم بروش ارسطو است ولی کوتاه تر نسخهٔ نوشته میانهٔ شعبان۱۵۶ آن درملك هست (ش ۴۰/۲).

آن را دو شرح است یکی از علامهٔ حلی که با حاشیههای میززا طاهر آنکابنی در تهران در ۱۳۱۰ چاپ شده است .

دومی از جمال الدین محمود بن محمد بن محمود نیریزی که شرحی است آمیخته به بیش از ده هزار بیت و او آن را دراصفهان بنام امیر نظام الدین محمود آغاز کرده و در قزوین در روز سه شنبه ۲۳ ذ ح ۹۱۳ پیایان برده است . نسخهٔ نوشتهٔ چاشت روز پنجشنبه ۲۸ رمضان ۱۰۲۱ پرای سید حسین بن حیدر گر گی را نگارندهٔ الذریعة در کتابخانهٔ سید مجدد شیرازی در نجف دیده است همچنین نسخهٔ نوشتهٔ عبد الفتاح بن میرزا مقیم را در کتابخانهٔ سماوی در نجف و نسخهٔ سید محمد باقر نوهٔ حجة الاسلام اصفهانی نیز نسخهٔ ش ۲۱۷ شیراز (۲۰۷۰) (همان سر گذشت طوسی ص

الفاظ (نشرمؤسسه مك گيل در تهران) ازروی مجموعهٔ خاتون آبادی در مجلس (ش۵۸۷۳) چاپ شده است. نسخهٔ دیگری هم بهشمارهٔ ۸۵۸۷۲

(ص ۵۰۷-۵۰۹) در آنجا دیدهام (نیز فهرست مجلس ۲۰۷۴:۱۰) و ۱۶۹-۵۰۷) و ۱۶۹-۵۰۷ بندادی بغدادی اسرائیلی شهر آبادی بغدادی بخش نخستین المعتبر او در منطق ارسطو است بروش او ( ۱۳۵۷ بخش نخستین المعتبر او در منطق ارسطو است بروش او ( ۱۳۵۷ بخش نخستین المعتبر او در منطق ارسطو است بروش او ( جاپ ۱۳۵۷ ) .

او در آغاز میگوید «واقتدیت فی ترتیب الاجـزاء والمقالات و المسائل والمطلوبات حذ و ارسطوطالیس فی کتبه المنطقیة.... و ذکرت فـی کل مسألة آراء المعتبرین من الحکماء و الحقت ما اعوز ذکـره من اقسام الرای و اوردت البیانات و الحجج بمقتضی النظر ما ذکرمنها ومالم یذکر ثم تعقبتها بالاعتبار».

اودربارهٔ منطق «علم العلم» یسا «علم العلوم» گفتسه و آن را آورندهٔ قانونهای عقلی دانست که در دانایی و آموزش و پذیرش و رد و تصدیق و تکذیب بایستنی است (ص ۲۲۶ و ۲۲۷).

مبحث حد را او در مقالهٔ نخستین «فی المعارف و تصور المعارف المعارف المعارف المعارف المعارف المعارف و الرسوم» گذارده وخوب هم از آن سخن داشته و درفن جدل هم از آن یاد کرده است. او را در جهات قضایا رأی دیگری است و آنها را دهنی میداند چنانکه برداشت فارابی هم چنین است (پایان العبارة اوسط کبیر) ابن سیناهم درفصل یکم مقالهٔ هشتم فن چهارم منطق الشفاء (۲۹۷۳) گویا بدان اشارتی دارد. او درمبحث عکس و اشکال وقیاس باخطوط و حروف نشانه سازی کرده و گویا پیش از او کسی چنین نیندیشیده باشد . خواجهٔ طوسی دراساس الاقتباس این گونه نشانه سازی و نمودار نویسی او را بنام خود او آورده است. من در منطق او ندیده ام که از جز ارسطو از

کسی نامی برده باشد.

۳۵ – ابن ميمون ابو عمران موسى بن عبدالله بن ميمون اسرائيلى قرطبى ( ۶۰۱ – ۹۵ ) را مقالة في صناعة المنطق است كسه فرهنگى است منطقى نسزديك به الالفاظ المستعملة في المنطق و در چند جا از الاوسط هم بهره برده است .

(چاپ شده در مجلهٔ بنیاد بررسیهای اسلامی ج ۲ چاپ سال ۱۹۶۰ بروکلمن ۴۸۹:۱ و ذیل ۸۹۳:۱).

۳۶ امام فخراندین تبرستانی رازی المنطق الکبیردارد که نسخه های آندر استانبول (قرطای ۴۸۲ نسخهٔ نوشته احمد بن محمود خجندی در ۴۶۲ شماره ۳۴۰۱ احمد ثالث، فهرس المخطوطات المصورة ۲۳۷۰۱) و برلین (ش ۵۱۶۵) هست آثار اواز رهگذر خرده گیریهائی که او از پیشینیان میکند ارزنده است. اندکی از آنها را در لوامع الاسرار قطب رازی برخی به نقل از محصل و ملخص او می بینم. (فخر الدین الرازی: محمد صالح الزرکان ۱۲۸۳۸)

۳۷ ابوالعجاج یوسف بن محمد بن طملوس در گذشتهٔ ۲۰ شارح ارجوزهٔ ابن سینا (المدخل لصناعهٔ المنطق و شرح العبارهٔ و انالوطیقا الاول و الثانی والبرهان والتحلیل) دارد که دوتای نخستین آن درمادرید در ۱۹۱۹ از روی نسخهٔ شمارهٔ ۲۹۸۱ اسکوریال (در نبور گ ۲: ۲۵۵ ) چاپ شده است.

او میگوید که من به نگارشهای غزالی نگریستم و آنها را بسنده ندیم و المختصر الکبیر فارابی را هم بسنده نیافتم و ناگزیر شدم که به خود کتابهای ارسطاطالیس بنگرم.

(برو کلمن ۲:۷۶۱ و ذیل ۲:۳۳۲ و ۸۳۳).

المصورة ۲۰۲:۱ فهرست ملك ۲۰۰۰ فهرست قرطــاى ۸۷۳ تا ۴۸۷۶ ــ فهربیب شهرستانهــا ۱۴۷۳ ــ بروكلمن ذیل ۸۴۹:۱) .

ابوسالم بن ابی الحسن بن علی السرمینی شرحی بر آن دارد ، نسخهٔ احمد ثالث ۳۲۲۲ در ۴۹ گا(فهرس المخطوطات المصورة ۲۲۲۲).

نمیدانم نسخهای که ادواردز درعجب نامه (ص ۱۴۹ش۹۹)نشان میدهد که درموزهٔ بریتانیا هست بهمین نام و دارای اخلاق وطبیعی و الهی و از روی آثار ارسطو به شالودهٔ فارابی آیا همین کتاب است یا از لوکری است.

باری ارموی در آن اگرچه بروش متاخران است از صناعـات پنجگانه سخن میدارد و در تناقص از بسنده کردن به یگانگی موضوع و محمول و زمان (گهٔ۵۰۵عکس شمارهٔ ۴۰۰۶ ازفیلم شمارهٔ ۲۸۲۸دانشگاه) و در فصل چهارم در تحقیق المحصورات از امکان در وصف عنوانی (برگهٔ ۳۷) یاد میکند و گویا بهفارایی نظر دارد.

وی در آنمیگوید کهشیخ وفارابی شکل چهارم راکنار گذاردهاند (برگ ۲۰۲) .

ارموی مطالع الانوار دارد درمنطق که شناخته شده است و آن را در لوامع المطالع خود گسترده تر ساخته است و نسخهٔ آن در قاهره هست نوشتهٔ ابوعبدالله میکائیل تبریزی در ۴۷۷ برای خود ارموی و چنین آغاز میشود: «الحمدلله ولی التوفیق الملهم للحق بالتحقیق» (فهرست قاهره ۲۰۰۶ ش ۱ ج).

از اوست غایات الایات فی المنطق که نسخهٔ آن دربلدیهٔ اسکندریه هست شمارهٔ ۱۷ ـ منطق (ش ۱۹۵۷) مورخ ۶۷۹ (فهرست المخطوطات المصورة ۲۲۸:۱ ـ بروکلمن ۱۲۴۵:۳).

۵۴ غیاث الدین منصور دشتگی شیر آنی در گذشتهٔ ۹۴۸ معیار العرفان دارد بروش ارسطاط الیسی و آن گزیدهٔ خود اوست از تعدیل المیزان او که آنهم گزیده ایست از منطق شفاء ابن سینا با اندیشه های خود او . من دو نسخهٔ ناقصی از این دومی دیده ام یکی تا قیاس و دومی را درقم نزد آقای جو اهری دیده ام و اکنون نمی دانم کجا است.

در کتابخانهٔ آستان رضوی دو نسخه از معیار العرفان هست که در فهرست آنهارا تعدیل المیزان دشتکی پنداشته اند (۳۶۸:۴) یك نسخه از آن در قاهره هست نوشتهٔ محمد بن تیمور در ۲۲ رمضان ۹۹۳ (فهرست آنجا ۶:۹۸) من در فهرست دانشگاه (۶:۹۵۶) دربارهٔ نسخهٔ شماره ۱۱۴۷/۳ آنجا و دربارهٔ خود این کتاب سخن داشته ام.

او دراین کتاب ازسخنان ابنسینا ولو کری وبهمنیار وفخر رازی وطوسی وسهروردی و ابهری و کاتبی وسمرقندی وشهرزوری و پدر خود صدر دشتکی بهره برده است.

این کتاب در یك فاتحه و نه فن است و بهترین کتاب منطقی است پس از آثار طوسی که در آن روش ارسطاطالیسی بکار رفته است.

وع \_ ابوجعفرکافی بن محتشم بن عمید بن محمد بن نظام الدین شهنشاه در خجی قاینی شاگرد میرابوالقاسم فندرسکی شاگرد معزالدین محمد سپاهانی التسهیل نگاشته است درپانزده فن که نخستین آنها در منطق است نهمین درموسیقی و پانردهمین در عبادات شرعی و اسرار و رموز آنها و افسوس که اینها در نسخه های آن نیست. او در ۲ ج ۱۰۲۹/۱ در روستای سرحد قهستان بدان می پرداخته است.

نسخهٔ اصل آن در دانشگاه است (ش ۱۸۷۹ تا ۱۷۸۱) ونسخهای در مجلس (ش ۶۳۶۶) که هردو کامل نیست (ذریعه ۹۰۳۰۹ و ۱۶۴۰۱۹

النوعهو المحمول على كثيرين مختلفين بالشخص من طريق ماهو، نريدلك انهشيء يعم اشياء مختلفه الاشخاص.

این بود آنچه که دربارهٔ منطق نه بخشی آوردهام. دربارهٔ روشدو بخشی منطق در دیباچهٔ تبصرهٔ ساوی سخن داشتهام.

## مؤلفان دومتنى كه دراين دفتر آمدهاست

۱ – ابن المقفع که نامش روزبه وفرزند دادویه : و از مردم گور فیروز آباد فارس ومانوی بوده و پس ازاسلام خودرا عبدالله نامیده و کنیهٔ ابوعمر و ابو محمد داشته است پدرش دادویه ملقب به مبارك را مقفع خواندهاند چون حجاج فرمانروای ستمگر تازی اورا بهاندازهای زدهبود که دستش همیشه می لرزید.

خود اورا هم سفیان پسر معاویة مهلبی فرمانــروای ستمگر تازی دیگر که امیر بصره بود بهانگیزهٔ منصور خلیفه (۱۳۶–۱۵۸) در سی وشش سالگی او درسال ۱۴۲ یا ۱۳۹ نامردانه به آتش سوزاند و بکشت (۱)پس او بایستی نزدیك ۱۰۹ زاده شده باشد.

او را ازمترجمان ازفارسی به عربی بشمار آوردهاند و گفتهاند که

۱- ابن النديم ۱۵ و ۵۰ و ۱۹۲ و ۲۰۱ و ۳۰۳ و ۳۰۵ و ۳۰۹ و ۳۶۹ هم نوشته تهران ــ معجم المؤلفين ۱۵:۶۵ و ۲۰۲ و ۲۰۲ کــ تاریخ کشتن او را ۱۴۵ هم نوشته است ــ فهرست دانشگاه ۳۰۲ و ۱۳۵ و انتقال علوم الاغریق الی العرب از اولیری ۲۰۷ التراث الیونانی فی الحضارة الاسلامیة ص ۱۰۱ ـ انتقال ترجمهٔ آرام ص ۲۴۲ اشتا ینشنایدر ص ۷۶ ـ پترز ۱ ـ رشر ۹۳ ـ عبدالله بن المقفع دیگری بنام ساویــروس داریم کـه مصری قبطی بود و اسقف اشمو نیها و کاتب و متکلم و مورخ پزشگ سدهٔ ۴ (المخطوطات العربیهٔ لکتبهٔ النصر انیهٔ ص ۱۷ ـ معجم المؤلفین ۲۰۵۴).

در هردو زبانچیر کی داشته است.

از اوست الآداب الكبيركه به نام «مافراجشنس» برسر زبانها بوده است وخداى نامه و آيين نامه ومروك و تاج و كليله و دمنه.

چنانکه ابوالقاسم عبدالعزیز بغداد نحسوی ادیب سدهٔ سسوم در کتاب الکتاب صفة الدواه والقلم و تصریفها می نویسد (المورد ۲ : ۲۰ ص ۵۹ ) او هزار افسانه و کلیلهودمنه و عهد اردشیر و کتاب مزدك و کاروند (بگفتهٔ جاحظ در بیان و تبیین ۳: ۱۲ : مدح الصناعه، ستایش هنر) را به عربی در آورد . بغدادی پیش از مسعودی در مروج الذهب و ابن الندیم در فهرست مارااز مترجم هزارافسانه آگاه میسازد (ص۴۵ همان مجله).

نوشته اند که او شیو ایی زبان عربی را از ثوربن یزید ابو الجاموس اعرابی آموخته است و او یکی از ده سخنور شیوای عربی بشمار می آمده ولی شعر کم سروده است.

اوبرای فرزندان داودبن عمسربن هبیرة کشتسهٔ در ۱۳۲ وفرمان ـ روای کسرمان دبیری میکرده سپس در همسان کرمسان نسزد عیسی بن علی فرمان(۱۳۲–۱۳۶) بکار نویسنسدگی پرداختسه است

عامرى نيشابورى در الاعلام بمناقب الاسلام (١٨١ و١٥٥) مى - نويسد: «وللمجوس كتاب يعرف بابستاوقد فسربكتابين آخرين يعرفان بزند و بازند و هى متضمنة ذكرمصالح عيشهم ، الا ان العادة بتفريع المسائل الحادثة معدومة فيهم ، فان اديانهم محمولة على التقليد المحض و ابواب النظر محظور عليهم ، وليس لهمان يتجاوزوا المنصوص فى الاستنباط».

نيز «و لعمرى ان للمجوس كتابا يعرف بابستاو هو يامربمكارم الاخلاق ويوصى بها، وقداتى بمجامعها عبدالله بن المقفع في كتابه الملقب بالمصون».

(سپه۳۶۵:۳ ش ۶۶۳۵ مورخ ۱۲۸۶) وهادی بن محمد حسین ثبریزی آن را درروزچهارشنبه ۱۹ شعبان ۱۱۰۸ نوشته وخود اوهم گویا نگارندهٔ آنست (دانشگاه تهران ۲۳۰۳).

محمد اسعدبن علی بن عثمان یا نوی رومی نقش بندی در گذشتهٔ ۱۱۴۳ شرح الانواردارد درسه مقدمه وسه تعلیم در بارهٔ «کتاب ارسطو فی المنطق» و آن ترجمهٔ شرحی است از یو انس قو تینوس روان ترجمهٔ شرحی است از یو انس قو تینوس Coltinus ما قدونی فرفریسوی در گذشتهٔ ۱۶۵۸ بر کتاب ارسطو تلس ماقدونی ستائروی یا ستیسره وی» که او آنرا در قسطنطنیه هنگامی که مدرس مدرسهٔ ابوایوب انصاری بوده است از یونانی به عربی بر گردانده و در ۲۱ ج ۱۱۳۴/۲ بپایان برده است. او شرح همین قوتینوس بر کتب ثمانیهٔ ارسطو درطبیعی را هم به عربی در آورده است (نسخهٔ حمیدیه).

به نوشتهٔ قرطای شرح الانو ار او همین منطق است و لی برو کلمن (دیل دو ۶۶۵۹) از دو کتاب یادمیکندیکی شرح الانو ار به شمارهٔ ۲۸۸۱ اغب پاشا مورخ ۱۱۳۴ دومی تسرجمهٔ منطق ارسطو به شمارهٔ ۲۶۵۵ نور عثمانیه .

نسخهٔ شمارهٔ ع مکتبه المدینه المنوره العامه با نسخه های شمارهٔ ۱۶۹۲ و ۶۲۵ امانت خزینه سی در آغاز یکی نیست با اینکه همه تـرجمهٔ شرح قوتینوس هستند.

(نشریهٔ ۵۴۹:۵ و ۵۵۸ و ۵۸۸ و ۶۸۹۵ و ۶۸۹۵ و ۶۸۹۶ و ۱۹۲۰ ملحق دار الکتب المصریه سال ۱۹۲۱ و ۱۹۲۳ اس ۳۳ سال ۱۹۲۳ و ۱۹۲۳ سال ۱۹۲۳ سال ۱۹۲۹ و ۱۹۲۳ سال ۱۹۲۳ مسال ۱۹۲۹ و ۱۹۲۹ و ۱۹۲۳ سال ۱۹۳۹ و ۱۹۲۹ و ۱۹۲۹ و ۱۹۳۹ سال ۱۹۳۹ مسال ۱۹۳۹ مسال ۱۹۳۹ مسال است ، امانت خزینه ۶۳۵ ، نور عثمانیه ۱۳۶۳ داخب پاشا ۱۸۸۱ اسعد افندی ۱۹۴۶ این هم گفته شود کهالانوار

في المنطق و الكلام نسخهٔ مجلس سنا (۱۷۹۷۹/۱) مورخ ۷۳۳ گویا از شمس الدین محمد سمرقندی باشد

اینانند پیشروانوپیروانفارابی که بروش اومنطق نه بخشی نوشته اند و کموبیش از اومتاثرند پیداستکه کسانی دیگرهم بوده اند که من آثار آنها را نخسواندم و یانشان و سراغی از آنها درفهرستها و سرگذشت نامه ها نیافته ام.

در پایان از دو کتاب یاد میکنم که شاید در منطق باشد و من نتو انستم آنها را درست بشناسم:

۱- درفهرست انجمن آسیایی بنگال ازشمس العلماء میرزا اشرف (جزء ۱ص ۸۰) از نسخهٔ شمارهٔ ۲ (ش پیشین ۵۱۳) از کتاب المقولات للفیلسوف الاعظم درمنطق وحکمت ومعرفة النفس، باعنوان ترجمهٔ کتاب البرهان، یاد شده است ونشانی دیگر از آن دراین فهرست نیست وسراغی از چنین نسخه درفهرست تازهٔ آنجا (دو مجلد عربی و چهار مجلد فارسی) نتوانستم بیابم.

٧- درفهرست عربی انجمن آسیایی بنگال (۱۴۵۱ ش ۱۴۱۱) از نسخه ای به شمارهٔ ۱۹۳۳ یادشده به خط نسخ ۱۹۰۶ درلکنو در ۲۵ گ ۳۱۴، با عنوان «المقولات للحکیم افلاطون» در ۴۶ باب با ص ع «المقولات للحکیم افلاطون هی ناقصة التی للحکیم افلاطون هی السادس و الاربعون و المقولة الاولی هی ناقصة التی کانت فی بیان الجنس، هذه المقولات نادرة جدا، قد نقلت من نسخة قدیمة سقیمة هی من خط العرب لیس لها وجود فی غیر هذا المقام».

درآن آمده است ( الباب السادس و الاربعون ما الابصار لا الابصار ).

آغاز افتاده: الجنس هو المقول على كثيرين مختلفين بالنوع من طريق ما هو ونريد على ذاك انه شيء يعم..... الباب الثاني ما النوع ؟

فهرست فیلمها ۷۵۱:۱ فهرست الهیات ۱۴۵:۱ و ۲۴:۲ ــ منزوی ۴۰۶و ۱۰۲۶ و ۱۰۲۷ـ ریحانة الادب-۳: ۴۷۸).

۱۹۷ علی قلی خان حرجی اصفهانی فیلسوف شیعی سدهٔ ۱۱ منطق نگاشته است به فارسی به روش ارسطو که از قاطیقو ریاس تا آنالوطیقا باید باشد. نسخه ای از آن هست گویا اصل خود او شمارهٔ ۱۱۵۰ آستان رضوی وقف ۱۰۷۶ (فهرست ۱۵۲۹ ش ۱۵۷ منطق ـ فهرست فیلمهای دانشگاه ۱۰۷۹ ش ۱۹۹۹ ش ۱۹۹۹ شخه مقولات است و عبارات است و بس و او در بنجاه وشش سالگی در ۱۰۷۶ بدان می پرداخته است.

او درآن سخنان ارسطو وفرفوریوسومفسران راآورده واز آبن سینا خرده گرفته و از شرح فارابی برمنطق ارسطو و از کتاب نخستین یا باریرمنیاس او یادکرده است. (فهرستآستانهٔ قم ص ۱۱۶)

۸۹ فاضل هندی بهاء الدین محمد اصقهانی ( ۱۰۸۲ – ۱۱۳۷) در ۹۶ سالگی در ۱۰۸۴ بنام شاه سلیمان صفوی برای بار دوم از شفاء ابن سینا بر گزیده «عون اخوان الصفاء علی فهم کتاب الشفاء» ساخته است در آن منطق وطبیعی والهی هرسه است. او در ۱۶ سالگی هم نخستین بار از شفاء گزین کرده بود ولی آن نسخه سوخته است (نسخهٔ ۹۲۳ آستان طوس یاد شدهٔ در فهرست ۱۳۲۹ نسخهٔ ش ۱۹۲۰ مجلس مقابله کردهٔ مؤلف در ۱۰۸۹ وش ۱۹۲۱ مجلس یاد شدهٔ در فهرست ۱۰۸۹ و ۱۹۲۱ مجلس یاد شدهٔ در فهرست ۱۹۲۸)

۹۹ عمادالدوله میرزا محمد طاهر وحید شریف قسزوینی (۱۰۱۵ مورخ منشی دربار صفوی حاشیهای برتلخیص مقالات ارسطو از ابن رشد دارد و رسالهای در منطق گویا در سه مقاله ساختهٔ در ۱۰۹۵ در نسخهٔ شماره ۱۰۹۳۵ مجلس که من آنرا در جاویدان خرد (۲:۲س۱۵) و در جشن نامهٔ مدرس رضوی (زیرچاپ) شناساندهام او گویا از الحروف

فارابی هم بهره برده باشد.

محمد بن یوسف تهرانی رانقدالاصول و تلخیص الفصول است ساخته و پرداختهٔ روز شنبه ۲۲ج ۱۱۰۴/۲ و پیداست که باید جز منطق اولیاء حکیم محمد حسین شاگرد رجب علی تبریزی ومحشی شفاء باشد. دو نسخه از آن در الهیات دانشگاه تهران است (ش ۲۱۲ دنوشتهٔ ۲۸۰۹ و نسخه از آن در الهیات دانشگاه تهران است (ش ۲۱۲ دنوشتهٔ ۲۸۰۹ و بکی از آن خود دانشگاه ش ۱۸۸۱ (ش ۲۸۴۱ نفیسی) یکی هم در کتابخانهٔ ملك ش ۱۸۸۸ از سدهٔ ۲۲ (ص۲۷۴ فهرست) پنجمی هم درملكش ۲۸۸۹/۲ نوشتهٔ ۱۱۳۰ ششمی نسخهٔ فرید تنکابنی در رامسر (نشریه ۲۸۴۷) هفتمی را نزد آقای محمد حسین اسدی دیده ام نوشتهٔ ۲۱۵۸. هشتمی آن در کتابخانه دانشگاه کالیفرنیا در لس آنجلس ( ۱۸۹۱ است (به نستعلیق سدهٔ ۲۲ ، انجام افتاده). نهمی درملی فارس ش ۲۸۸ نوشتهٔ عبدالوهاب رضوی در ۲۶۲)

تهرانى مىنويسد «ذهبالفارابى الى انالمراد بالموضوع فى كل قضية هو كلما يصح ان يوصف به من الافراد الفعلية و الامكانيه» و «نقل ـ الفارابى عن الاسكندرانه ذهب الى ان المراد بالموضوع فى كل قول كما يوصف بهبالفعل» وبحث خوبى دراينجا دارد (فصل ١ انولوطيقى).

دربارهٔ هنرهای پنجگانه مینویسدکه مقدمهٔ برهان باید اولی و روشن و بیمیانجی باشد و درجدل غرض تبکیت و الزام است.

این کتاب از قضایا است تابرهان و گرفتهٔ از تعلیم اول یا ارغنون ارسطو واز اسکندر وابن سینا وفار ابی.

۵۱ در منطق در سه باب به فارسی به روش کهن به نام تحفة السلاطین در دست داریم که در آن از سید شریف علی گر گانی یاد میشود

ازین دوبند برمیآید که ابن مقفع درالادب الکبیرو علی بن عبیدة ریحانی دبیر سخنور شیوای مانوی همدم مامون درالمصون گزیده و چکیدهٔ اوستای مجوس راکه رستگاریهای زندگی آنان در آن آمده است آورده اند.

جاحظ در کتاب الحیوان (۲۲:۱ و۷۶ و۳: ۱۳۲و۲۳۰۶)ازابن\_ مقفع یاد میکند و در آن (ص۲:۱۷) چنین می نویسد:

فمتى كانرحمه الله تعالى ابن البطريق و ابن ناعمة و ابن قرة و ابن فهريز و تيفيل و ابن و هيلى و ابن المقفع مثل ارسطاطاليس و متى كان خالد مثل افلاطون » .

چنانکه ابن الندیم می نویسد: برای قاطیقوریاس ارسطاطالیس گروهی مانند ابن مقفع و ابن بهریز و کندی و اسحاق بن حنین عبادی و احمدبن ابن الطیب سرخسی ومحمد زکریاء رازی مختصرات و جوامع ساده ومشجر نوشته اند.

برای باری ارمیناس نیز ابن مقفعو ابن بهریزو کندی و حنین و ثابت بن قرة و سرخسی و رازی مختصر و گزیده ساخته اند.

برای قاطیقوریاس و باری ارمیناس و دو انالوطیقا ابو اسحاق ابراهیم قویری مشجر نگاشته است (۱).

ابوعبدالله محمد بن احمد بن يوسف خوارزمى درمفاتيح العلوم ساختهٔ ٣٨٥ (ص ٨٥) مى نويسد: و «يسمى عبدالله بن المقفع الجوهر عينا وكذلك سمى عامة المقولات و ساير ما يذكر فى فصول هذا الباب باسماء اطرحها اهل الصناعة فتركت ذكرها و بيتنت ما هو مشهور فيها بينهم».

۱\_ ابن النديم ص ٥ هوء ١٣و ١ ٣٥ و٣٥٠.

این هم گفته شود که کلمهٔ «عین» رافارابی درالمختصر الصغیر فی المنطق علی رای المتکلمین (باب ۱) بهمعنای جزئی به کار برده است و گفته: «و العین هوالـذی لایمکن ان یقع به تشابه بین اثنین اصلاً مثل زیدوعمرو».

راغب اصفهانی درمحاضرات (۵۷:۱) می نویسد: «فمن نقل العلوم الکبار ابن بطریق، ابن ناعمة، ابو فروه، ابن المقفع».

قاضی صاعد اندلسی درطبقات الامم (ص۱۴ چاپ بیروت) دربارهٔ ابن مقفع مي نويسد «و مما وصل الينا من علومهم في اصلاح الاخلاق و تهذيب النفوس كتاب كليلة و دمنه الذي جلبه برزويه الحكيم الفارسي من الهند الى انوشيروان بن قباد ابن فيروز ملك فرس و ترجمه له من الهندية آلى الفارسية ثم ترجمه في الأسلام عبدالله بنالمقفع من اللغة الفارسية الى اللغة العربية وهو كتاب عظيم الفائدة شريف الغرض جليل المنفعة (ص ١٤ جاب بيروت) ان اول علم اعتنى بهمن علوم الفلسفة علم المنطق والنجوم فاما ألمنطق فاول من اشتهر بهفي هذه الدولة عبدالله بن المقفع الخطيب الفارسي كاتب ابي جعفر المنصور فانه ترجم كتب ارسطاطاليس المنطقية الثلائة التي في صورة المنطق وهي كتاب قاطاغورياس وكتاب بارى ارميناس وكتاب انولوطيقا و ذكرانه لم يترجم منه الى وقته الاالكتابالاول فقط و تسرجم كنذلك المدخل الى كتاب المنطق المعروف بالايساغوجي لفرفوريوس الصورى و عبر عماترجم من ذلك بعبارة سهلة قريبة الماخذ و ترجمه مع الكتاب الهندي المعروف بكليلة و دمنه وهو اول من تسرجم من اللغة الفارسية الى اللغة العربية وله تآليف حسان منها رسالة في الأداب والسياسة ومنهارسالتهالمعروفه باليتيمة فيطاعة السلطان (ص.٣).

ابوحيان توحيدى در الامتاع و الموانسة (١:٥٥ و ١٠ و ١٧ و ٢٣:٢)

از اویاد کرده و دریکجا (۷۱:۱) گفته است: اروی کلامالابن المقفع و هو اصیل فی الفرس عریق فی العجم مفصل بین اهل الفضل وهو صاحب الیتیمة القائل ترکت اصحاب الرسائل بعد هذا الکتاب فی ضحضاح من الکلام».

ابو محمد عبدالله بن محمدبن السيد البطليوسي الاندلسي (۴۴۴ـ ۲۲۵) دراصلاح الخلل الواقع في كتابالجمل(١) چنين ميگويد(٢) :

واشبه الاقوال بان يكون حدا ان يقال: الاسم كلمة يدل على معنى في نفسها مفردة غير مقترن بزمان محصل ان يفهم بنفسه لان حكم الحد ان يكون مركبا من جنس الشيء الذي.... ومن فصوله التي ينفصل بهاعن كلمايقع تحت ذلك الجنس. فقولنا كلمة لفظ يجمع الاسم والفعل والحرف. فهي كالجنس لها. وقولنا تدلعلي معنى في نفسها تخلص به الاسم من الحرف. وقولنا: غير مقترن بزمان محصل فصل تخلص به الاسم من الفعل. واشترط فيه الافراد لئلا يلتبس بالجمل.

وقد اختلف اهل المنطق فى تحديد الاسم. فقال ابو يوسف الكندى وجماعة من المنطقيين: الاسم صوت موضوع باتفاق لايدل على زمان معين، وان فرقت اجزائه لم يدل على شىء من معناه. وهذا حد غير صحيح، لان الحرف هذه صفته.

وحد ده ابن المقفع في كتابه الموضوع في المنطق بان قال: الاسم هو الصوت الموضوع غير الموقت الدنى لايبين الجرع منه عن شيء

۱ - بروكلمن ۱۱۰۰۱ و ذيل ۱۷۱۰۱ و ترجمهٔ عربى آن ۱۷۳:۲ ـ معجم المو لفين ۱۲۴۶ ـ فهرست مجلس ۲۰۱۰،۱۰۰ ـ برلين ۴۶۳ ـ ليدن ۱۴۲ ـ فهرست دوم قاهره ۲:۲۷ ـ شهيد على پاشا ص ۲۵۱.

۲ مجموعهٔ شماره ۲۲۹۲ (۲۳۹ صندوق) در مجلس شورای ملی به اندازهٔ وزیری برزگ دارای ۸۵ برگ ۳۸ س به یك نسخ معرب دههٔ دوم سدهٔ پنجم دارای:

من المسمتى (١).

وهذا ايضا كلام غير بيتن يمكن فيه الاعتراض ، ولم نرفيه لاحد من المنطقيين حدا احسن ولا اثقف من تحديد ابى نصرالفارابى فانه قال : الاسم لفظ دال على معنى مفرد ويمكن ان يفهم بنفسه من غيران يدل ببنيته لابالعرض على الزمان المحصل الذى فيه ذلك المعنى (٢روپ) .

قال سيبويه: الفعل امثلة اخذت من لفظ احداث الاسماء و بنيت لما مضى ولما يكونو لما يقع ولما هوكائن و لم ينقطع ، فجعلها كماترى ثلاثة (٣ر) وقد اختلف المنطقية ن ايضا فى تحديد الفعل ويسمة ونهالكلمة فقال ابو يوسف الكندى وجماعة منهم: الكلمة صوت موضوع باتفاق دال على زمان وان افترقت اجزاؤه لم يدل على شىء من معناها وهدا قول يمكن ان يعترض فيه.

وقال ابونصر الفارابي: الكلمة لفظ دال على معنى مفرد يمكن ان يفهم بنفسه وحده و يدل ببنيته لابالعرض على الزمان المحصل الذى فيه المعنى .

## وهذا قول صحيح لااعتراض فيه للمعترض.

<sup>1</sup>\_ اصلاح الخلل الواقع فی کتاب الجمل از ابو محمد عبدالله بن محمد بن السید البطلیوسی که اصل آن از ابو القاسم زجاجی نحوی عبدالرحمن بن اسحاق نهاوندی درگذشتهٔ ۳۳۷یا ۳۳۹یا ۳۴۰ است (۱پ\_ ۲۸پ).

<sup>2</sup>\_ دكتــاب ما يجوز للشــاعر استعما له في ضرورة الشعر على نسق الالقــاب الذي ضمنها صاحب الجمل الباب الذي ذكرها مجملة ليكون هذا الكتاب شرحا لذلك الباب وتبيينا له، از همو نوشته نيمه روز پنجشنبه ٢ ع ٣٤٨/١ (ثمان وستين واربعمائة) در٣٨٧ — ٣٤٠.

<sup>3</sup>\_كتاب شرح ابيات الجمل فى النحو ازهمو (٣٣ر\_٨٥پ، انجام افتاده). ١\_ منطق ابن مقفع: فحد الاسم انسا هـو الصوت المخبر الموضوع غير الموقت الذى لايبين الجزء منه عن شيء. (ص٢٧)

قال سیبویه: [الحرف] ماجاء لمعنی لیس باسم ولافعل. (۳پ)
وقال ابونصر الفار ابی فی تحدید الحرف: الاداة لفظ علی معنی مفرد
لایمکن ان یفهم بنفسه و حده دون ان یقرن باسم او کلمه.

و هذا تحديد صحيح و هو نحو ماقاله سيبويه انه ما جاء لمعنى في غيره وليس باسم ولافعل ونحو ماقلناه انه [لم يكن] احد جزئى الجملة المفيدة (۴ ر).

فارابى درالالفاظ المستعملة (٤١) دربارة اسم ميگويد «كل لفظ مفرد داك على المعنى».

همچنین در فصول یشتمل علی جمیع ما یضطر الی معرفته من ارادالشروع فی صناعة المنطق (فصل ۵) می نویسد: «فالاسم لفظة دالة علی معنی ممکن ان یفهم وحده بنفسه من غیر ان یدل بذاته و شکله علی زمان ذلك المعنی..... و الكلمة لفظة مفردة دالة علی معنی یمکن ان یفهم وحده بنفسه و یکون مع ذلك بشکله و ذاته علی زمان ذلك المعنی الذی فیه وجوده ...... والاداة لفظه مفردة یدل علی معنی لایمکن ان یفهم وحده بذاته بل انتما یفهم اذا قرن باسم او كلمة او بهمامعا».

او در آغاز كتاب العبارة هم نزديك بهاين سخنان دارد مگر آينكه دربارهٔ زمان فعل مىنويسد «الزمان المحصل هوالمحدود بالماضى و الحاضر والمستقبل».

او در شرح العبارة (٣٩و٣٣) از گفتهٔ ارسطو مى آوردك «هو لفظة دالة بتواطؤ مجردة من الزمان وليس واحد من اجزائها دال على انفراده .... الكلمة لفطة دالة بتواطؤ تدل مع ماتدل عليه على زمان .

ابن حزم فارسى اندلسى در التقريب لحد المنطق والمدخل اليه (ص٧٩-٨١) مىنويسد: «الاسم صوت موضوع باتفاق لايدل على زمان

معين وأن فرقت أجزاؤه على شيء من معناه .... الكلمة صوت موضوع باتفاق ايضا على ماقد منافى الاسم لايدل بعض اجزائه على معناها الا انها تدل على زمان مقيم كما ذكرنا.

ابن زرعة در كتاب العبارة مى كويد: الاسم هو صوت دال بتواطؤ مجرد من الزمان جزء من اجزائه لايدل على انفراده ..... الكلمة هى صوت دال بتواطؤ جزء من اجزائها لايدل على انفراده و متى يدل معما يدل عليه على ان ذلك الامر فى زمان، وهى ابداد الة على المحمول.

از آنچه نوشته ام روشن میگردد که ایسن کتاب از خود ابن مقفع خواهد بود و شکی در آذ راه ندارد و تردیدی که نیکولارشر در بررسی تاریخ منطق اسلامی (ص ۲۹وع) دربارهٔ آن کرده است درست نیست. ولی نمیدانیم که او آن را از چه زبانی به تازی بر گردانده است. شاید از سخن ابن الندیم بتوان دریافت که او آن را از فارسی به تازی بر گردانده است. سیمر من Zimmermann در گفتار خود «نگاهی به فار ابی و سنت منطقی» میان پاره ای از واژه های منطقی یونانی و سریانی و تازی که ارسطو و شار حان یونانی و پربها و پولس فارسی و مترجمان تازی و ابن مقفع و کندی و فار ابی و اخوان صفاء بکار برده اند سنجیده و گفته که کندی و اخوان صفاء گویا از ابن مقفع بهره بردند ولی منبع منطقی ابن مقفع و فار ابی دو تا گویا از ابن مقفع بهره بردند ولی منبع منطقی ابن مقفع و فار ابی دو تا است (ص ۵۲۹ فلسفه اسلامی و سنت کلاسیك یا یادنامهٔ ریچارد و التسر)

# ساختمان اين كتاب

نخستین بخش کتاب ابن مقفع ایساغوجی فرفوریوس صوری (۲۳۲ یا ۱۳۳۹–۳۰۹۹) است که گذشته از ایساغوجی یا المدخل یا الاصوات الخمسة که مطالب آن را از روی کتاب الجدل ارسطو بیرون کشیده و کتابی جداگانه ساخته است کتاب دیگری دارد به نام «مسائل دربارهٔ مقولات ارسطو» بهروش پرسش و پاسخ که در ۱۵۴۳ درپاریس چاپ شده است شرحی بر کتاب العبارهٔ ارسطو که ابن الندیم (ص۳۰۹) از آن یاد کرده است ولی او در آن پنجمین بخش آن را تفسیر نکرده است (۱).

ابن الندیم (ص۳۰۹) از تفسیر فرفوریوس صوری از دو کتــاب العبارة و کتاب المقولات ارسطوطالیس یاد میکند و میگویدکه ابن مقفع وابن بهریز هردو کتاب را گزیده و گلچینی کرده اند.

پس شاید کتاب ابن مقفع ترجمه گونهای از شرحی برایساغوجی

از بار تلمی De la logique d'Aristote از بار تلمی است هیلر، چاپ ۱۸۳۸ پاریس ص ۹:۱ ۴و ۵۰و۹۵ (۱۰۰ ۱۵۱۲ ۱۵۱۰).

نیز دیباچهٔ ۱۳۱۹ فرفوریوس چاپ۱۹۷۷ ص ۱۵ و دیباچهٔ ایساغوجی ترجمهٔ تریکو چاپ ۱۹۲۷ پاریس ص ۶.

او، گویا همم از آمونیوس (۱)، چون که می نویسد: « افتتح المصنف کتابه.....»، و ترجمه گونه ای از شرح العبارة و المقولات خود او باشد چنانکه در صفحهٔ عنو ان دونسخهٔ هند و بیروت از چنین نکته ای یاد شده است، و بخش باز پسین آن هم گویا ترجمه ای از گزیده ای از کتاب قیاس باشد.

در منطق ابن مقفع بهچند مطلب برمیخوریم که شایسته است از آنها یاد شود: نخست درمدخل یا فریارمیناس.

۱\_ موضوع منطق که از آن بهمتاع تعبیر شده است، نوشتهاند که در شرح آمونیوس بـر «الفـاظ الکلیة الخمسة » اینگونـه تعبیر هست (ص ۱۱۲ التراث).

٧\_ قسمت وحد.

٣\_ اقسام حكمت وفلسفه كه بهروش خاصى است.

بخشهایی کسه او ازسیاست واخلاق می آورد سخنان ارسطو در السیاسة العامیة و ابن بهریز در حدودالمنطق و طبری ترنجی در فصل ۵۰ مقالهٔ المعالجات البقراطیة را بیاد میآورد.

٧- صنعت وطينت.

دوم درمقولات يا قاطيقورياس.

۱ـ عبارت «آخر التفكر اول العمل و اول التفكر آخر العمل» كه
 ميگويد آن در آغاز كتاب دوم بوده است.

در آغاز اثولوجیای ساختگی بنام ارسطو و گرفتهٔ از تاسوعات پلوتینوس عبارت « اول البغیه آخر الدرك و اول الدرك آخرالبغیه» می بینم که نزدیك به آنست ولی درخود انثاد یا تاسوعات چنین چیزی نیست، در

۱ــ ص۲۵ دیباچهٔ کوامی جیکی برتفسیر کتاب ایساغوجی لفرفوریوس لابن الطیب

منطق ابن بهریز هم نزدیك به آن هست. همچنین دراخلاق ناصری (ص۸۰)

۲- نامهای «متشابهات، متواطیات، مشتقات، مترادفات، متزایلات.

۳- شمارش مقولات بهروش عینی. در اینجا بجای جوهر «عین»

بكار برده شده است (فرهنگ فلسفی عربی و فارسی از سهیل افنان ص ۱۰۱)

سوم درعبارت یا فریارمینس:

۱\_ چهار گو نه هستی.

۲- بخشهای کلمه بنام اسم وحرف که نام فعل است و از تعریفی کهدر آن شده بیاد تعریفیمی افتیم که میگویند ابوالاسود دئلی ازعلی (ع) روایت کرده است .

دربارهٔ خبر ابوالاسود دئلی که قواعد نحو عربی را علی (ع) بنیاد گذارده است بنگرید به: فهرست ابن الندیم (۴۵) و انباء الرواهٔ فی اخبارالنحاهٔ قفطی (۴:۱) ومعجم الادباء یاقوت (۴:۹) به نقل از زجاج که سخن علی (ع) را شرح کرده استونزههٔ الالباء فی اخبار الادباء ابن الانباری (ص۵) و اخبار النحویین سیرافی (ص۹۲) و خصایص ابن جنی (۸۱:۱) و آغاز شرح نهج البلاغة ابن ابی الحدید و حاشیهٔ البهجهٔ المرضیهٔ سیوطی از میرزا ابوطالب فندرسکی (ص۸۱) و رسالهٔ فی ان واضع النحو علی بن ابی طالب ازسلیمان بن عبد الله بحرانی (۱۰۷۰–۱۱۲۱) (نشریه ۲۳۱)

۳\_ تعریف گونهای از حروف بنام لواصق یا لواحق کــه درآثار فارابی می بینیم .

γ- بخشهای گونا گون سفسطه یا مغالطه که در سوفسطیقا از آنها
 گفتگو شده است.

۵ــ امکان استقبالی که در ارغنون و شرحهای آن از آن سخن به میآید و درشرح العبارة فارابی می بینیم.

ع بخشهای گوناگون سخن یا کلام از فرمان و امر ، سؤال و پرسش ، مسألت و درخواست ، گزارش و خبر. در رسالـهٔ ۱۲ بخش نخستین رسائل اخوان الصفاء (۳۳۲:۱) هم این بحث هست.

چهارم درانولوطیقی یا قیاس:

۱- تعبیر ازقضیهٔ حملی و شرطی بهمقدمهٔ یقین و مقدمهٔ متابع .
 ۲- صنعت بدیهی و مکتسب.

۳ برشمردن هرشانزده ضرب شکلهای سه گانهٔ قیاس ونگریستن و آزمودن هریك و روشن ساختن علت انتاج یا عقیم بودن آنها.

γ \_ رساندن كتاب انولوطيقى بهبحث از قياسهاى سه گانه ساخته شدة از قضاياى مطلق و بسكردن و نپرداختن به قياسهاى موجهه كـه در روز گاران اسكندرانيها چنين ميكردهاند و درنسخه ترجمه ارغنونارسطو پايان فصل γ مقاله (چاپ بدوى ۱۳۲:۱) نيز آمده است؛ «انقضى الشكل الثالث و الى هـذا الموضع من كتاب القياس يقرأ الحدث من الاسكندرا نيين و يسمون مابعده من هذا الكتاب الجزء غير المقروء وهو الكلام فى المقائيس المؤلفة من المقدمات ذو ات الجهة»

منطق پولس فارسى نيز تا همينجا است وفارابى درظهور الفلسفة هم گفته است : «و كان الذى يتعلقم فى ذلك الوقت الى آخر الاشكال الوجو دية».

## نسخههای منطق ابن مقفع

۱- نسخهٔ کتابخانهٔ مدرسهٔ غرب همدان ش ۴۷۵۰ و ۱۰۳تا ۴۰۱ در تاریخ ۱۰۴۲ که درپایان شمارهٔ یکم آمده و شمارهٔ دوم ناقص است. درص ۳۲۰ این نسخه پیش از این کتاب چنین آمده است: «ترجمهٔ چهار کتاب ارسطو در منطق توسط ابن مقفع معروف به ابو محمد عبدالله بن المقفع: ايساغـوجى، قاطيغوريـاس، باريـرميناس، انولوطيقا .....».

سپس بندی است ازملتقطات افلاطن مانند نسخهٔ مشهد باز بندی دیگر ازهمان و جز آنچه که درطوس آمده است.

در دو فهرست این کتابخانه (ج۱ص۱۲۸۵و ج۲ص۵۹) یادی از این کتابنشده و فهرست نگار درنیافته است که این رساله در دنبال اغراض ارسطوطالیس المنطقیة ابن زرعه میباشد.

۲\_ نسخهٔ آصفیهٔ هند،ش ث ۱۷۹ نمبر داخله ۱۷۰۸۹ (۴۶۸:۳) مورخ ۱۷۰۸۵ که در پایان آمده است: «تم علی یدافقرالعباد فقیر عبدالنبی الیمنی بتاریخ عشهر ربیع الثانی سنه ۱۰۴۵» نسخه به نستعلیق است و در صفحهٔ عنوانآن بهخط دیگر بهنسخ مانند نسخهٔ بیروت آمده است:

«كتاب ايساغوجي اى كتاب الكليات الخمس لفرفوريوس الصورى و كتاب قاطيغورياس اى كتاب المقالات العشر لارسطاط اليس بتفسير فرفوريوس الصورى و كتاب انالوطيقا اى كتاب تحليل القياس لارسطاط اليس كلها مترجمة محمد بن عبد الله المقفع».

۳ــ نسخهٔ آستان رضوی ش۱۱۲۱ (۴۷٬۱۱منطق۱۵۸) مورخ۱۰۴۸ که درانجام آن چنین می بینیم:

«وقد فرغت من نسخه ضحوة يوم الاحد من اواخــر ربيع الاول سنة ١٠٤٨ و انا العبد الضعيف محمد قلى ابن محمد على التبريزى اللهم وفق له ولسائر الطلبة من اصحاب التحصيل آمين اللهم آمين».

فنون المنطق على ماقرروه تسعة.

ايساغوجي ومعناه المدخل وفيه مباحث الكليات الخمس . قاطيغورياس اعني المقولات العشرة باريرميناس فهى مباحث الالفاظاًٍ.

انولوطيقا الثاني وهو مبحث البرهان والحدّ.

طُوبيقا وهوالجدل.

ريطوريقا وهو الخطابة .

نيطوريقا وهو صناعة الشعر.

سوفسطيقا وهو المغالطة.

سپس بندی است از شرح قسطاس دربارهٔ کلیات خمس.

۴ نسخهٔ دانشگاه قدیس یوسف در بیروت ش ۱۹۲۷ مورخ ۱۲۴۵ که درپایان آن آمده «علی یدافقر العباد حیدرعلی الملتانی التی عشهر جمادی الاول سنة ۱۲۴۵».

نسخه بهخط نسخ است و پر غلط. درصفحهٔ عنوان آن زیرعبارت «کتاب ایساغوجی...المقفع». که در پایان نسخهٔ هند هم هست آمده است «برای(۱) شاه مدن تحریر کرده شد» و در بالای آن آمده است «رساله در قسمت و حدود در علم منطق».

نسخهٔ بیروت بهنسخهٔ هند بسیار نزدیك است و گویا هم از روی آن نوشته شده است. چنانكه دونسخهٔ همدان ومشهد بهم نزدیك میباشد . (فهرست فیلمها ۳۹۰۱ه ۲۹۰۵ و ۲۹۰۵ مخطوطات ارسطو ازبدوی ص ۱-دیباچهٔ مقولات بوئیژ ص۳۲)

این نکته هم گفته شود کـه دراین نسخهها نام مؤلف «محمد بن عبدالله ابن المقفع» آمده است و همین خود مایهٔ گمراهی گـروهی شده و

۱ افنان (درباره هنرشعر ۵۱) گویا این واژه را «بهری» خوانده و پنداشته است که این سخه در هند نوشته شده است. گویا نسخه در هند نوشته شده باشد و شاید «شاه مدن» نام کسی باشد.

بسیاری از خاور شناسان در اینجا دچار شبهت شدند و برخی پنداشتند که مؤلف پسر ابن المقفع است ولی به گواهی جاحظ و ابن الندیم و راغب اصفهانی وصاعد اندلسی وخوارزمی وبطلیوسی دانستیم که این کتاب از خود ابن المقفع است و گویا در نسخهٔ کهن یافرعی از آن که تاسدهٔ ۱۱ در دست بوده و اکنون کسی از آن سراغ نمیدهد «ابومحمد عبدالله ابن المقفع» نوشته بوده و نویسند گان نسخه ها درست نتوانستند بخوانند.

درپایان سه نسخهٔ کامل این کتاب چنین آمده است:

«تمت كتب المنطق الثلثة من ترجمة ابى محمد (١) عبد الله المقفع، وقد ترجمها بعد [ابى] محمد ابو نوح الكاتب النصر انى، ثم ترجمها بعد ابى نوح سلم الحرانى صاحب بيت الحكمة ليحيى بن خالد البرمكى (٢) وترجم الكتب الاربعة كلها قبل هؤلاء المترجمين الذين سميناهم هيلى الملكانى النصر انى .

دراین بند که از روی سه نسخه تصحیح کرده و دراینجا آوردماز چندین کس یاد میشود:

۱ ـ شیخ ابو نـوح کاتب نصرانی انباری گـویا پسر الصلت دبیر موسی بن مصعب فرمـان روای موصل ومترجم طوبیقا بـرای خلیفه گویا هارون (۱۷۰\_۱۹۳) ومؤلف نقض القرآن.

۲\_ سلم حرانی رهبر بیت الحکمة که مأمون (۲۰۱–۲۰۱) بنیاد گذارده است ومترجم ازفارسی بهعربی.

۳ خالد برمكى كه در ۱۹۰ در گذشته است . نميدانم خالد مترجم كه جاحظ درالحيوان (۷۶:۱) ناممى برد همو است يانه .

٧- هيلي كه شايد همان «ابن وهيلي» باشد كه جاحظ در الحيوان

۱ ــ در نسخهها : «محمدبن». ۲\_ نسخهها: برمكي.

(۷۶:۱) از او یادکرده است و او جز تئوفیلی یاتئوفیل پسر تومای حمصی ترسایمارونیستاره شناسمهدی خلیفه(۱۵۸ – ۱۶۹)ومترجم سوفسطیقا(۱) است که جاحظ درهمانجا پس از وی یاد میکند.

پس این بندگویا میخواهد برساندکه پس از ابن مقفع ابونوح کاتب نصرانی انباری گویا بـرای هارون و پس از او سلم حرانی رهبر بیت الحکمة مامونی برای خالدبرمکیو پیش از همهٔ اینها «هیلی ملکانی» این سه کتاب منطقی را به تازی در آورده اند (۲)

پس شاید دراین بند دیگر دشواری وابهامی نمانده باشد .

۷- ابن بهریز ابوسعید عبدیشوع حبیب بن بهریز رهبر دیرو مطران حران و موصل (۸۰۰هـ، ۸۶) که جاحظ درالحیوان (۷۶:۱) او را درشمار مترجمان آورده است و شاید ابو فروه که راغب اصفهانی می نویسد همو باشد.

او این رساله را برای مامون (۲۰۱-۱۹۸) ساخته است و گویا مانند تقاسیم ایساغوجی و قاطیغوریاس الینوس اسکندرانی باشد که ابن ـ الخمار آن را شرح کرده است (ابن ابی اصیبعه ۳۲۳:۱)

ابن الندیم (ص۹۶) می نویسد که عبد یشوع بن بهریز حاکم و مفتی ترسایان بوده است. باز می نویسد (ص ۳۰۴) که حبیب بن بهریز مطران موصل برای مامون چند کتاب تفسیر کرده است و او باز (ص۳۰۹) ابن بهریز را از کسانی می شمارد که از قاطیغوریاس و باری ارمیناس گزین کرده اند .

لـويس شيخو يسوعى در المخطوطـات العربية لكتبة النصرانية (ص٢٣) ازعبد يشوع نسطورى يادكرده است.

۱\_ ابن النديم ۲۰۴و ۳۰۵و ۳۱۰ تراث ص۲۰۹و ۱۱۸۱ .

٧\_ التراث اليوناني بدوي ١١٣ -١١٨، دربارة هنرشعر افنان ص٥١

درالترات اليوناني (ص٩٠٠) هم ازاو يادي هست.

در ترجمه های عربی از یونانی از اشتاینشنایدر (۷۶) و ترجمهٔ الفهرست ابن الندیم ازداج (ص ۹۶۹) و آثار ارسطو در زبان عربی از پترز (ص ۱۱) و تطور منطق اسلامی از رشر از ابن بهریز یاد شده است. (۱) ابن الندیم (ص ۳۶۵) درشمارهٔ «خرافات و اسمار و احادیث» هندی از «کتاب حدود منطق الهند» یاد میکند.

مشکویهٔ رازی درجاویدان خرد (ص۹۴) درحکم الهند می نویسد «والذی یزعم انه لایحتاج الی علم شیء من الاعمال وانه عالم بجمیعها و هو لایعلم مخارج الالفاظ و لاحدود المنطق و کیف ینبغی ان یتکلم و این یضع منطقه» واین گروه را باکسانی که خنیاگری نمیدانند ومیخواهندچنگ بنوازند و کسانی که آمیختن رنگها را خوب نمی دانند و شکلها را نمی توانند باهمدیگر تناسب دهند و حرکتها و جنبشها را نمی توانند برسانند ولی میخواهند نقاش و مصور خوبی باشند از کسانی میداند که کودن و تادانند و خود را هنرمند می پندارند.

پیداست که آنان از این عبارت کتاب ابن بهریز را نخواستهاند.

۱ ـ اوجز ابوسعیدعبد یشوع (بارابن) بهریزدئیس صومهٔمارا یلیای دیرسعید موصل است که مطران اربل و آنهوریای موصل بوده ودر ۲۱۹ (۲۱۸) به پایهٔ جاثلیقی رسیده و از اوست جامع فتاوی و قوانین کلیسیایی و رسالهای درار ثدردو بخش درمیراث و تفصیلات آن. همچنین جز عبد یشوع باربریخا اسقف سنجاروییت عربایه مطران نسطوری نصیبین و ارمنیه در ۲۹۰ (۱۳۱۶) فهرست آثار ارمنیه در ۲۹۰ (۱۳۱۶) فهرست آثار کلیسیایی سروده است به نظم هفت هجائی و کوتاه ومنبع او گویا کتابخانهٔ نصیبین بوده است و در پایان آن از نگارشهای خود یاد کرده که یکی از آنها کتابی است به نام «شاهمروارید» به عربی با همین نام فارسی، این فهرست سریانی چاپ و ترجمه شده است.

<sup>(</sup>شابو ۱۴ و۱۱۶و۱۱۹و۱۱۹ به ۱۳۹ دو وال ۱۷۵و۳۹۵ و فهرست نامها ــ رایت ۲۳۲و۲۵۵ وفهرست نامها ــ شیخو ۱۳۶ ــ البیرابونا ۲۰۶و۲۲۴۵۹۴)

اینك مسائلی که درنگارش ابن بهریز آمده است برشمرده میشود: ۱\_ دراینکه خود تقسیم چیست.

۲ حد چیست و چگو نه ما چیزی را می شناسانیم و چرا حد ی
 کارش به تباهی میکشد.

۳-آیا می تو ان چیزی را دانست یانه؟ درنگارش ابن مقفع هم این نکته هست . همان شك منن است

٧\_ فلسفه چيستوتعريف آن چگونه است.

۵ بخشهای فلسفه که باز درنگارش ابن مقفع می بینیم.

عـ آیا منطق جزو و بخشی است از فلسفه یا افزاری برای آن و سخنان رواقیان و مشائیان و افلاطونیان در این باره. ابن مقفع و ابنـ زرعة در آغاز قیاس و پروبوس هم این را یاد کرده انـد. (ص ۱۲۵ گفتار هو ناکر درمجلهٔ آسیایی سال ۱۹۰۰).

۷ بنیادهای هفتگانه یا رؤس سبعه که در شرح الیاس چنانکه گریناشی دربارهٔ رسالهٔ فی ماینبغی قبل تعلم الفلسفهٔ از فارابی (مجموعـهٔ ترکیات سال ۱۹۶۹ج۱۹۳۵) یادکرده است نیز میبینیم .

٨ــ سخن ساده و آميخته يا لفظ مفرد ومركب.

۹\_ اصل «اول العلم آخر العمل و آخر العلم اول العمل» كه ارسطو
 درتدوین مقولات بكار برده است.

۱۰ هنرهای پنجگانه وصنایع خمس وبنیاد آنها که در تلخیص ابن رشد از آن یاد شده است (گفتار نگارنده دربارهٔ بسرخی از سخنان منطقی فارابی در نشریهٔ تبریز از ۱۳۵۴س۱۳۵۴ تا ۱۵۹ ابوالحسن اسحاق کاتب در البرهان فی وجوه البیان (ص ۱۸۵) گفته است: «و قد ذکر ارسطاطالیس الشعر فوصفه بانه الکذب فیه اکثر من الصدق و ذکر انذلك

جائز في الصناعة الشعرية».

۱۱\_آنچه که خود بهخود و بهذات یا از رهگذر چیزی دیگر ویا برای آسان ساختن خو استه میشود .

۱۲\_ مانندگی ها و شباهت های کو ناکون.

۱۳ چند معنی برای «اقول» که درگفتار ابن الخمار در بارهٔ «تقال» هم مانندآن هست (خلیل جر ۳۷۲).

۱۴\_ علت نزدیك و دور.

١٥ جهارگونه تناسب.

۱۶ چهارعلت برای اینکه چیزتجزی نیذیرد.

١٧\_ چهارگونهعموم.

۱۸\_پیوستگیچیزها.

١٩ هشتگونه کلام.

فارابی در «ماینبغی ان یقدم قبل تعلم الفلسفة» و ابن الطیب در شرح ایساغوجی و مقولات و ابن زرعة درمعانی ایساغوجی و اغر اض ارسطاطالیس المنطقیة از این نکته ها یاد کرده اند:

١\_ فلسفه هست يانيست.

٧\_ فلسفه جندگونه است.

٣\_ حد چيست.

٧\_ شش حد ً فلسفه .

۵\_ قسمت چیست .

عــ منطق جزو است يا افزار .

نيز از:

۱\_گروههای فیلسوفان که حنین بن اسحاق وفار ابیهم آوردند.

1 بخشهای نگارشهای ارسطو که در آثار کندی و فار ابی و مشکویه رازی و ابن هندوی طبرستانی و ابن سینا و ابن هیثم می بینیم.

۳ـ آغاز آموختن فلسفه که عامری هم درالسعادة و الاسعاد (ص ۳۸۴) از آن یادی کرده است .

٧\_ روش فلسفي.

۵ غارت وهدف فلسفه.

ع\_ شرايط استاد درفلسفه.

γ شرایط آموزنده و شاگر دفلسفه. فار ابی همچنین سخنانی دارد.
 ۸ چگو نگی سخنان ارسطو.

بنادهای هشتگانه یا رؤس ثمانیه که در ایساغوجی و مقولات و قیاس از آنها یاد شده است.

۹\_گفتگو از امور خارجی و ذهنی والفاظ.

از نگریستن به همهٔ اینهااین نکته روشنمی شود که میان سخنان منطقیان گذشته چه اندازه مانندگی هست و اگر درکتابی بـرخی از آنهـا روشن نیامده می توانبانگاه به کتاب دیگر آنرا آشکار ساخت.

## نسخههاى حدود المنطق

۱- نسخهٔ ۱۷۶۴/۴ راغب پاشا (۵۰ – ۵۵ عکس ش ۲۰۸) در مجموعه ای که در ۵۲۵ نوشته شده و این رساله در جدول نیست بلکه به نثر است وساده (فهرست فیلمهای دانشگاه ۲۱۸:۱۴ش ۱۲۴ش).

۲\_ نسخهٔ ظاهریهٔ دمشق شمارهٔ ۴۰، ۴۸۷۱/۳۰ برگهای ۱۲۹ر–۱۳۲۰، درمجموعهای که دربغداد در ۸–۵۵۷ نوشته شده است این مجموعهٔ کهن در دمشق و قسطنطنیه و بغداد و هند و گویا هم درنجف یا مشهد بوده است. (فهرست فلسفه ص ۱۹و۱۹).

# در وصف این دو دفتر

دفتری را که نخستین بار از خامهٔ یك دانشمندمی تر اوید به زبان فارسی «دستور» می خوانده اند، همانکه در روزگار اسلامی «مسو ده» هم نامیده می شده است. ابن الندیم در فهرست (ص ۳۵۷ چاپ ایران) از «مسو ده» یاد دساتیر» و بیهتی در تتمهٔ صوان الحکمهٔ (ص۵۳ چاپ لاهور) از «مسو ده» یاد کرده اند .در سخنان ابن الخمار که در پایان دفترهای ایساغوجی و مقولات و عبارات و قیاس و برهان منطق ارسطو نسخهٔ کهن پاریس آمده است عبارتهای «دستور اسحق الذی بخطه ، منقولهٔ بحسب نقط الدستور، التی قابل بها الدستور الذی بخط اسحق الناقل ، نسخهٔ یحیی بن عدی المنقولهٔ من دستور الاصل» می بینیم (مقولات چاپ خلیل جر ۱۸۶ و ۱۹۲۸ و ۱۰۱۷ و ۱۰۰۸ و ۱۰۱۷ و ۱۰۰۸ در عیون الابناء ( ۳۲۳۰۱) نیز آمده است «نقلت ذلك من الدستور من خط حسن بن سوار».

 و۲۵۵ چاپ بدوی، ص ۱۸۶ و ۸۸ مقولات چاپ خلیل جر ) عبارتهای «نسخة صحیحة ، نسخة بالعربیة ، نسخة سریانیة ، النسخة الثانیة» می سنم . در همین جا پس از ایسن عبارت «النسخة التی بخط ابی علی بین السمح ، نسخة کانت بخط ابسوالعباس» هم آمده است. قفطی در تاریخ الحکما (ص۲۷۳)دربارهٔ رازی می نویسد «ولم یکن یفارق النسخ اما یسود و امایبیت فی خوارزمی در مفاتیح العلوم پس از عنو ان «اسماء الذکورو الدفاتر و الاعمال» (ص ۳۶ و ۳۹ چاپ مصر) گفته است «الدستورنسخة الجماعة المنقولة من السواد». جنگ سده دهم دانشگاه تهران (ش۲۱۴۷) در خود آن مجموعه و کتاب و بیاض و سفینه و دستور خوانده شده است.

درنام بسیاری از کتابها به گواهی چلبی در کشف الظنون و تهرانی در الذریعه (۸: ۱۵۵- ۱۷۰) وفهرستهای دیگر واژهٔ «دستور» دیده می شود که از کهن ترین آنها «دستور طبی» ابن سینا است (مهدوی ۷۳) و دستور دبیری میهنی همچنین دستور البیمارستانات والدستورالجلالی و دستور نامهٔ نزاری و دستور الوزراء و جزاینها. دستور دراین نامها گویا همان آئین و قانون را می رساند که در فرهنگهای فارسی از آن واز «دستور بند» یاد شده است. گویا همین است «دستور کارنامهٔ اعمال» که در دستور الکاتب (۱۷۹۱) می بینیم .

پس از این سخنان برمی آید که نسخهٔ اصلی رابه فارسی «دستور» می گفته اند و نسخه های فرعی را «نسخه» می نامیدند.

حنین در همان فهرست (۴۰ و ۴۱ و ۴۷) از «فص ، نسخة فص» و ابن الندیم (۲۰۹ و ۳۲ و ۳۲ و ۳۲۷) از «فص» و ابن فاتك در مختار الحکم (۲۰۹) از «نقش فص خاتم» یاد کرده اند. ابن ابی اصیبمه در عیون الابناء (۲: ۹۷) عبارت «نص قوله» آورده است همانکه در کلام و اخبار بسیار یاد می شود.

ابی فاتك (۳۳۳) و ابن ابی اصیبعه (۹:۱) به نقل از او در بسارهٔ كارهای اسكندر چنین می نویسد: «واحرق كتب دین المجوسیة و عمدالی كتب النجوم والطب و الفلسفة فنقلها الی اللسان الیونانی و انفذها الی بلاده و احرق اصولها و هدم ببو نالنیران و قتل الموابذة و الهرابذة » پس در بر ابر دستور سه و اژه فص و نصو اصل خواهیم داشت. نزدیك به همین ها است و اژه های «جزء ، مدر جه و مدارج » كه ابن ندیم (۲۱۰ و ۳۹۰ و ۴۰۳ و ۴۲۳ و ۳۵۷ و ۴۲۳ و آنها یاد كرده است.

پس می توان در وصف این دو دفتر منطقی کهن ایرانی واژهٔ دیرینهٔ فارسی «دستور» و همچنین «فص» را بکار برد.

در پایان وظیفهٔ خویش می دانم که از استاد دانشمند گرامی دانشگاه جناب آقای دکتر سید حسین نصر که نشر این دومتن را جرو انتشارات انجمن شاهنشاهی فلسفه قرار داده است سپاسگزاری نمایم.

همچنین از جناب آقای دکترشریفی وسرکارخانم اعوانی ودوست گرامیم آقای صدری وازکارکنان شعبهٔ حروفچینی چاپخانه صبح امروز که هریك به نحوی در امر نشر این کتاب به مخلص کمك فرموده اند سپاسگزار می باشم.

محمد تقی دانش پژوه تهران ــ فروردین ۱۳۵۷ ــ مارس ۱۹۷۸

# فهر ست بندها

#### ١ \_ منطق ابن مقفع

#### ۱ ــ ایسا غوجی

افتتاح الكناب ١، القسمة والحد ٢-٥، الحكمة ٥-٩، الطينةوالصنعة ١٠، الجنس والصورة ١١، الفرقان العام والخاص والاخص ١٢، النسبة ١٠، العرض المفارق والغير المفارق ١٠٠٠ محنة الحد١٩، النسبة الخالصة ١٥، العرض المفارق والغير المفارق ٢٠٠٠ ٢ ـ كتاب قطوغوريوس

آخرالتفكيراول العمل و آخرالعمل اول التفكير ١٧ ، العين ١٨ ، العدد ١٩ ، الصفة ٢٠ ، المضاف ٢١ . المكان ٢٠ ، السوقت ٢٣ ، الجددة ٢٧ ، النسبة ٢٥ ، الفعل ٢٧ ، المفعول ٢٧ ، الاسماء العشرة والضروب التسعة ٢٨ ، المنازل الاربعة ٢٩ ، التحير عندالعام والخاص ٣٠ ، حل العقدة .

۳۱ ، الأبواب والوجوه للواحد ۳۲ ، تحديد العين وقسمته ۳۳، تحرير باب العدد واقسامه السبعة من المنظوم و المقطوع و الملصق والمباين وهي الخط والبسيط والجثة والوقت المكان من المنظومات، والحساب والكلام المقطوعان ۳۲، الجهات الثلاث الموجبة لصيرورة الجثة التي هي العين عددا ۳۵ ، الاختلاف في الوقت و المكان و الشغب فيها و

حواب ارسطاطاليس ٣٥- ٠٠ ، تحرير اسم الوقت ٢١ ، الشبهة في وقو عالطول والقصر على العمل و وقو عالقلة والكثرة على الألوان ٢٧، تحرير حلية العدد ٣٧، قسمة المضاف ٧٧ و ٢٥ ، حلية المضاف ٧٧ تحديد الصفة و ضروبها ٢٧، تحلية الصفة ٢٨ ، التشبيه من باب المضاف والحيرة فيه ٢٩، السماء الاحرى من الاصول الاربعة ٥٠، الاسماء الاربعة من الاختلاف والقدمة والتوافي والحركة ٢٥ ، المقدمة ٢٥، الوافي من الاحتركة واقسامها ٥٢ ، المتشابهات والمتواطيات والمشتقات والمترادفات ٥٥ .

### ٣ \_ كتاب فريارمانيس

الاربعة اوجه لحال الامور: الثبوت باعيانها وفي هموم القلب وفي الكلام وفي الكتاب ٥٤ ، الاقسام الثمانية للكلام ٥٧ ، الاسم و الحرف و الفعل و الموجبوالسالب والكلام ٥٨ ، الأصوات المخبرة المبينة للمواقيت ٥٩، الاسماء الغير الصحيحة والغير المحدودة ، تحديدالحرف ٤١ ، الحروف الغير الصحيحة والغير المحدودة ٤٧ السؤال والجواب٤٧ ، تحديدالكلام ع، الفصل او القضية المثبنة والمبطلة ٤٥ ، الكل والبعض ولاواحد ٤٤ ، اختلاف المهمل ٤٧ ، ضروب اختلاف الكلام ٤٨ ، الكلام المؤلف من اسموحرف ٤٩، تنازع تلاميذ ارسطاطاليس في قرب الخاص الى العام ٧٠، الأوجه الخمسة للاجناس ٧١، الثلاثه اوجه للكلام وعدة القضايا (المحصور، المهمل، المخصوص) ٧٢، الاسماء الغير المحدودة ٧٣، الاختلاف في الكلام وتناقضه ٧٤ ، اسوار الكلام ٧٥ ، تناقض القولين من الأثبات والإبطال ٧٤ ، ضروب الاختلاف ( الواجب والممتنع والممكي ) ٧٧ ، الصدق والكذب في الممكن ٧٨ ، في الممتنسع ٧٩ ، الاختلاف في المخصوص في الوقت المتيم والماضي والمنتظر ٨٠، الشنب في اختلاف المخصوص والرد عليه ٨١، ابانة ماعرض ارسطاطاليس في القرل بذكره في الضروب

الثلثه ۸۲، ذكرما رد به ارسطاطاليس هذا الشغب ۸۳، قول آخر له ۸۴، ذكرسورى الكلام ۸۵، سور حدالمحمول ۸۵،مواضع حروف الرد ۸۷، قرن حرف الردالى السور ۸۸، قرن حرف الإبطال بالحدالمحمول ۸۹، قرن حرف الابطال بالغاية ۹۰، احصاء عدة القضايا ۹۱ ، القضايا الاثنين والثلاثين ۹۲، اقتسام القضايا للصدق والكذب ۹۳، الاحتراس عند اشباه هذا النحو من الكلام ۹۹، مسألتا الحجر و التفويض ۵۹، الكلام المجموع و المفرق عوو۹۷، المفصح بالتناقص وغيره ۸۹، الواصف وثمان قضايا ۹۹، المواقيت الثلاثه (المقيم والماضى والحاضر) ۱۰۰، وجوه الكلام (واجب، ممكن، الابطال في الكلام ۹۰، ووضع حرف الرد و الابطال في الكلام ۹۰، و۹۰، اثنى عشر قضية تتولد من القوى الثلاث ۱۰۰، تناقض الابجاب والابطال مع خمس حجج ۸۰۱–۱۱۳، ارسطاطاليس ۱۰۹، تناقض الابجاب والابطال مع خمس حجج ۱۰۳، انتاقض الابجاب والابطال مع خمس حجج ۱۰۳۰، ختام هذا الكتاب ۱۰۰،

#### 4 \_ كة ب انولوطيقا

افتتاح هذاالكتاب ١١٥ ، مقدمتا يقينومتابعة ١١٥ ، الحدود (الموضوع والمحمول) ١١٧ ، تحديد الصنائع (الصحيحة المكتفية والمحتاجة ١١٨ ، اعتدال حدى الموضوع والمحمول او اعمية المحسول في لزوم النتيجه الصحيحة المستقيمة ١١٩ ، الشغب في ان البينات لايكون الابالصنائع ولروم عدم الانقضاء فيها ورد ارسطاطاليس ١٢٠ ، الانقلاب في القضايا ظاهرة فيها القوى الثلث او غير ظاهرة ١٢١ - ١٢٣ ، الانقلاب في المهمل ١٢٢ ، وضع حروف المعجم مواضع الاسماء ١٢٥ ، احصاء عدة الصنائع صحيحها ومنكسرها المعجم مواضع الاسماء ١٢٥ ، احتاء عدة المنائع صحيحها ومنكسرها المضرب الاول ولزوم القلب اوالرفع الى الاحالة و الامتناع في الضربين و الضربالاول ولزوم القلب اوالرفع الى الاحالة و الامتناع في الضربين و

الثانى حتى يصيرابين الصحة ١٣٠، القرائن الستة عشرة فى الضروب الثلاثة ١٣٢، ١٣٨، احصاء عدة صحائح الصنائع ومنكسراتها فى الضروب الثلاثة ١٣٢، الصنائع الستة عشرة فى الضرب الأول١٣٣-١٣٩، الابانة والانتاج فى القضايا المهملة ١٥٠، الضرب الثانى من الصنائع الستة عشرة ١٥١ ـ ١٩٤، الضرب الثالث منها ١٩٥٧-١٨٣، البينات العامة والخاصة لهذه الضروب الثلاثة ١٨٨، المينات العامة والخاصة لهذه الضروب الثلاثة ١٨٨، المينات العامة والخاصة لهذه الضروب الثلاثة ١٨٨،

## ٢\_ حدود المنطق لابن بهريز

ديباجه ١\_ج، الاصابة والخطاء في منطق الناس ولزوم معرفة حدود المنطق والاعتبار بالموازين د ، تصوير تقاسيم الاشياء ه و ، تقسيم اسمالحد ز ، تعيين حداسم الحد ح، تصوير تقسيم مامنه الحدط ، حد كل الانسان ى ، فسادالحديا ، تصوير تقسيم فساد الحديب ، قول فورن في ابطال العلم يجيه، الجواب يديو ، الفلسفة معينة بتزين حياة النفسيز ، يـج ، يـط ، تقسيم حدود الفلسفة ك، الفلسفة العلم بانيّة جميع الاشياءكا ،كب ، الفلسفة علم جميع الأشياء الألهيّة والأنسية كج، تقسيم الفلسفة و العلم كد ، كه ، كو ، تقسيم العمل كز، الاقسام الاربعةلعلم الادب والفضائل الاربعة للعمل كح، الدعوى في المنطق كط، احتجاج اصحاب افلاطون ل، لا، د حض احتجاجهم لب ، الوجوه السبعة قبل كل كتاب لج، تقسيم ما ينطق به لد ، الاقسام الخمسة للصنعة العامة له ، تقسيم الاشياء لو ، اوجهالاستعمال الثلاثة لز ، اوجهالشبه التسعة لح، الاوجه الثلاثة للتناسب مج، الاقسام الاربعة في مالايتجزء مد، الاقسام الثلاثة للاجناس والصورمه، الاقسام الاربعةللفظ يشبه لط، الاوجه الثلاثة في اقول م، علتا النشوما مب، الاقسام الاربعة للتناسب مج، الاقسام الاربعة فيما لايتجزء مد، الاقسامالثلاثة للاجناسوالصورمه، الاقسام الاربعة للامر العام مو، تزاويج الاشياعمز ،تزاويج الاجناس والصورمح ، مط ، الاقسام الثمانية للكلام ن.

# بسمالله الرحمن الرحيم و به ثقتي

(۱) افتتح المصنق كتابه بان قال: لكل صناعة متاعا. والامتعة اسماء يعرفها اهل تلك الصناعة، ويجهلها من سواهم. و من متاع صناعة المنطق اسماء على امور مجهولة عند العامة. فلانستطيع العلم الاعند معرفة الامور التتى ينبئها تلك الاسماء وعلاماتها ، و لانستطيع معرفة الاسماء حتى نفسر له تأويلها مع التسمية ، ولانعلم مايريد الابها. كما ان شيئا من الصناعات لانستطيع [العلم به] الابمتاعه و آلته، باشياء لايستطيع اهل تلك الصناعة رآها اهل الجهالة بها (؟) ، كانت لهم هذؤا ولعبا.

(٢) فمن تلك الأشياء اسمان يعملان معا، وهما : القسمة و الحد.

فالقسمة بها تكون تحصيل الاشياء. كقول القائل: دار فلان فيها من الحجركذا وكذا، ومن البيت كذا وكذا. فعلى هذا النحو تكون تحصيل الشيء بالقسمة.

والحد جامع لما تعرفه التحصيل، و حاجز بينه وبين غيره، ويحيط بها احاطة يمنعه من ان يدخل فيه شيء ليس منه ، او يخرج منه شيء هومنه ، [مثل] حدود الارضين والدور التي [يحد] بهاكل امرء ارضه و داره.

والحد في صنعة الامور، هو الكلام الجامع الوجيز المحيط. كقول القائل في حدّ الانس: الانسان حيّ ناطق مائت.

(٣) و قد شغب الشاغبون فى رسم الحدّ ، فقالوا: قداد عيتم معرفة الأمور بالحدود، ثم فسرتـم الحـد. فنحن سائلو كم عن تفسير الحد، ثم عن تفسير تفسيره، ثم عن تفسير تفسير. فان علمتم ان هذا لاينقضى، وان ما لاينقضى لايدرك،

فاعلموا ان تفسير الحدّ الاول قد بطل بما عجزتم عنه من قياده. و هذا كقول الذين يجحدون العلم، ويزعمون ان شيئاً من الاشياء ليس بمعلوم، و قد بدؤوا قبل نقض حجتهم في الحدود بنقضهم رأيهم في الجحود. فقيل: أرأيتم هذا التّذي يحتجّون بمالا يعلمون. و ان كان معلوما، فقد بطل جحود كم العلم، اذ وقفتم على امرمعلوم.

(۴) ثم اجيبوابما شغبوا به في رسم الحد من ذكر تفسير التفسير الى مالاينقضى، فقيل: انما الحد اسم بنى على احرف معلومة . ثم هو بعد ذلك كلام صار للذلك الاسم تفسيرا. فلم ترواانا انما فسر ناالاسم، ولم نفسر التفسير. ونحن مقر ونبان كل اسم محتاج الى التفسير الذي هو الحد ، ولم نقل كل تفسير محتاج الى تفسير ولوكت قلنا ذلك، لجاز لكم ان يكلتفونا تفسيراً ثانياً و ثالثاً و رابعاً و خامساً. ولكن للامور اصولا اذا انتهى اليها، استغنى ظهورها عن التفسير. فهذا بيان النقض على التذين ارادوا ان يبطلوا الحدود، ليبطل بذلك علم الامور.

(۵) ثم من صفة الحد انالزيادة فيه نقصان، و النقصان فيه زيادة. و ذلك انتا اذا قلنا في حد الانسان: انته حي ناطق ميت ، فلو زدنا في هذا الحد ، فقلنا: حي ناطق ميت كاتب؛ لكنتا قد نقصنا من الحد ، فلم يحط الاكل كاتب من الناس . ولو نقصنا من الحد فقلنا: حي ميت ؛ لزاد ذلك في الحد، حتى يجاوز الناس الى البهائم والطير وسائر الحيوان، فكلها حي ميت.

هذا في الأسمين الللذين ذكرنا من الحد والقسمة ، و ان جرى من ذكر هما ماجرى، وكانت هي الغاية التي في الأجراء اليها، يحتاج الى هذين الأسمين، وماسوا هما من الأسماء المشتقات بها في صناعة المنطق، فنحن جدراء ان نقسم الحكمة، ونحد ها بحدودها.

(ع) فالحكمة قسمان: قسم هو تبصر \ القلب و تفكيره ويسمتى العلم، وقسم هو حركة القلب و قو ته ويسمتى العمل.

(٧) ولكل واحد من هذينالقسمين ثلثة اقسام . فالعلم ثلثة:

علم يسمتّى علم الاجساد، و هو علم منافع الدنيا من الطب و الصناعات و التجارات، وكل ما يقع على جسد قائم معلوم. واذا نسب هذا العلم ، قيل [اا]علم

الأسفل.

و علم يسمتّى علم الغيب و هوالمعرفة بالغيب عنالابصار و تبصرة المقول. فاذا نسبت هذا العلم، قيل العلم الاعلى.

(٨) و علم يسمس علم الأدب، و هدو علم الحساب و الهندسة و النجوم و تأليف اللحون. و إذا نسب هذا العلم قيل [ال]علم الأوسط. و إنما جعل وسطا ، لانه الرتفع عن الاسفل ولم يبلغ الأعلى. وإنما سمس الأدب، لأنه رياضة للقلوب وجلاء و صفاء وبهاء وبلغة و وصلة الى العلم الأعلى. وقد شبته ذلك بالسلالم والدرج وضرب له مثلا، فقيل: قلسما ما يستطيع رجل قد استغرقه العلم الأسفل، ان يسمو الى العلم الأعلى، ولوفعل ذلك بغتة ونهزة وجسرة. ولكن اذا تصعدالى الأدب، ومن الأدب الى العلم الأعلى؛ كانت تلك رياضة وترقيبا منه في درجات ليست بالمنقطعة ماكان فيه. حتى اذا ارتفع عن منزلة البهائم التى لايتم لها الاتحادا الى منزلة اللهائم؛ اقرتنفسه بهجران الجسد بعض الاقرار، وحدثت خيفة نهوض، وكان كالرجل الذى اطبل حبسه في البيت المظلم، فلما اخرج استقبال الشمس فجأة، حار بصره عن الضوء، وضعف عن حمله. و لكنه ان اخرج السي اهون منه ظلمة، ثم من ذلك الى اضوء منه ، حتى يستعد بصره للضوء؛ كان ذلك لـه قوة و استمرار الى آخر القسم الأول من الحكمة التي هي العلم.

(٩) ثم القسم الثانى الذى هو العمل، و هو التدبير و السياسة ، ثلاثة اقسام: منها سياسة العامية كسياسة الامصار والكور. ومنها سياسة الخاصة كسياسة الرجل على اخلاقه واعماله.

فان على الرجل سياسة خاصة نفسه بان يتشبه بسياسة <sup>٢</sup> الملك القوى الحازم الذى يسنتن على رعيته سنن العوام ، فيأمرهم بمافيه من الصلاح، وينهيهم عن مافيه من الفساد، ثم يثيب من اطاعه، ويعاقب من عصاه، و يتشبته بالرجل المحسن تدبير اهل بيته في تقدير معايشهم، و توكيلهم با عمالهم، والمبالغة <sup>٣</sup> في امرهم و نهيهم، ثم الايثار بالكرامة من حفظ امره، والشدة في الادب على من خالفه ، فيأخذ بذلك نفسه في جميع اخلاقها و اهو ائها وشهو اتها، و يسنتن عليها السنن في لزوم منافعها

واجتناب مضار ها، ثم يجعل لنفسه من نفسه ثوابا وعقابا في امكانها من السرور اذا احسنت، وتعذبها بالذم والندم اذا اساء . فمنتهى جميع امر السياسة عاملها وخاصلها الى السنة الموصوفة .

ر (۱۰) و اسمان آخران يعملان معا ، و هما الطينة و الصنعة . فالطينة بمنزلة الذهب، والصنعة بمنزلة المخاتم المصنوع منها. و قد يكون للطينة الواحدة صنع كثيرة، كالذهب الذى منه الطوق و القرط و القلب والدينار وما سوى ذلك. و قد يكون الصنعة الواحدة في الطينات المختلفة كالآنية التي يصنع من قصاع الذهب و و الفضة والنحاس و الزجاج والخشب و الفخار و ماسوى ذلك.

فالاشياء من ذلك على اربع منازل: من اجتماع في الطينةو تفرق في الصنعة، و اجتماع في الصنعة و تفرق في الطينة، و اجتماع فيها، و تفرق فيها جميعاً .

(١١) و اسمان آخران يعملان معا وهما الجنس والصورة.

العنس كل اسم يجمع اسماء مختلفةالصور كقول القائل: الدواب، و الجنس كل اسم يجمع اسماء مختلفةالصور كقول القائل: الدواب، و فيجمع \* بذلك ما بين الفيل و النملة على اختلاف صورهما.

والصورة <sup>ه</sup> كل اسم يقع على اسماء متباينة الاشخاص، تجمعها صورة الله و ال

و من الاجناس ما يسمتّى جنسالاجناس.

و من الصورة ما يسمتى صورة الصور.

و منها ما يجمع ان يكون جنسا و صورة ، فهو جنس لما هــو اسفل منه، و 2- صورة لما هو فوقه.

كدرجات السلّـم الـتى منها درجة ليسفوقها شىء، ومنها درجه ليستحتها شىء، وسائرها يجمع ان يكون تحتا وفوقا، تحتا لما فوقها وفوقا لماتحته.

و من النسبة <sup>۷</sup> فى ذلك ان يقول القائل: الوجود. فاذا وضع الوجود بمنزلة الجنس، لم نجد فوقه شيئاً . ثم اذا نظر فى قسميه، وجده جسدا و روحا. فاذا قسم الجنس، وجد حيوانا ومواتا. و اذا قسم الحيوان، وجد انسانا وبهائم وهواماً و

حيتاناكثيرا <sup>^</sup> . و اذا قسم الانسان، وجد فلانا وفلانا. فاذا انتهت القسمة الى فلان، لم يقسم ولم يقطع.

فبذلك سمتى جنس الاجناس ما ليس فوقه جنس ، و سمتى صورة الصورة ماليس تحته صورة الاشخاص المتباينة التي يجمعها صورة واحدة. ويسمتى الشخص الواحد غير مقسوم و لامقطوع.

الوجود جنس الاجناس، ماليس فوقه جنس.

الجسد جنس وصورة، صورة من الوجود الذي هو فوقه، وجنس لما هو تحته من الحيوان، الاجساد و مواتها.

الحيوان جنس وصورة، صورة من الجسد الذي هـو فوقه، وجنس لما تحته من الانس و الدواب و الطّير و سائر الحيوان.

الانسان صورة الصورليس تحتها شيء الأفلانوفلان الميت، يجمعهم صورة واحدة.

فلان غير مقسوم و لامقطوع.

(۱۲) واسم هو على ثلاثة منازل: و هوالفرقان. ومنه العام ، و منهالخاص، ومنهالاخص.

والفرقان العام لايفرق بين الشسيء وبين غيره، ولكنته يفرق بين حالاته نفسه،

كالشتباب و الهرم و القيام و القعود. فان بين هذه الاشياء فصلاً وفرقاناً، و لكنتها يجمع في شخص واحد، ويفرق بين حالاته.

واما الفرقان الخاص ، فانته يفرق بين الشتىء وبين غيره من اهل صورته ، كالغبى والفطن والبخل والحرص والطول والقصر. فان هذا الفرقان يفرق بين فلان وفلان. وانما يفرق بين هذه الصقة و بين التى قبلها ، ان هذه لا تزايل من كانت فيه و به ، و تلك تزايل. و اما الفرقان الاخص هو التذى بين الصورتين و الجنسين ، كالحيوان و الموات و الناطق وغير الناطق. و بهذا الفرقان يفرق بين الناس و الدواب وغيرها من الاجساد المتحر كة وغير المتحر كة.

العام يفرق بين حالات الشتىء وهو بمنزلة تغيير و زوال كالقيام والقعود و الستمن والهزل.

الخاص ً يفرق بين الصدّورة الواحدة و بين اشباهها، و لايزال كالغبي ً و الفطن ً ، و البخل و الجود.

الاخص يفرق بين الجنسين و الصّورتين ،كالمتكلّم و وغيرالمتكلم المتحرك ومن لايتحرك.

(۱۳) و اسم على اربع منازل، وهوالنسبة:

فمن الاسماء ما ينسب الى صورة واحدة لايشاركها فيها غيرها، كالكتابة فى الانسان ليس الاله، ولكن ذلك لايعم اهل صورته.

ومنها ماينسب الى صورة واحدة ويعمُّها ١٠ ، و لكنه موقَّت لايكونالا في

الفرقان

وقته، كبياض الشّعر في الانسان على الكبر، فليس ذلك الاّللناس، وهــو يعمّهم، و لكن له وقتا و زمانا لايكون الآفيه.

و منها ما هو عام في كل حين ، و لكن الصورة المختلفة مشتركة فيه ، كالقائمتين في الانسان. فكل انسان ذو قائمتين وفي كل حين ذلك ، و لكن يشارك الانسان في هذه النسبة غيره.

ومنها ما يعم الصورة الواحدة،ويلزمهافي كل حين ، ولايشاركها فيهاغيرها، كالضحك في الانسان، و الصهيل في الخيل. فهذه النسبة تعم الصورة ، و تختص بها من غير شرك، و يلزمها في كل حين . وهي افضل النسب منزلة ، وهي التي يجرى مجرى الحد و يخبر محنته.

(۱۴) فاما محنة الحد "التي بها يعرف صــّحته ان يــدور منقلبا على نفسه ، و لذلك يفعل النسبة الخالصة . فقد قيل في حد "الانسان: هــو حي "ناطق ميــّت ، فاذا امتحن الحد" ، فالانسان هو حي "ناطق ميــّت ؛ امتحن بالانقلاب ، فقيل : كل حي "ناطق ميــّت انسان، قلب ذلك فقيل: كل انسان حي "ناطق ميـــّ، لاستقام.

ولوكان فيه خطاء لم يوجد انقلابه مستقيماً. فانته لو قيل: كتّل حسى ناطق ميت كاتب انسان،كان ذلك حقا. ولو قلب ذلك ، فقيل: [كل انسان حى ناطق ميت كاتب،كان ذلك باطلا؛ ولوقيل: كل فيلسوف انسان،كان ذلك حقا. ولو قلب ذلك فقيل:]كل انسان فيلسوف،كان ذلك باطلا.

والنسبة الخالصة تنقلب كما ينقلب الحدّ الصحيح، فيقال: كلّ انسان ضحّاك، وكلّ ضحّاك انسان . وكل فرس صهّاك، وكلّ صهّاك فرس.

(۱۵) فا ما نسبة النسب الثلث الاخر، فانه لايستقيم لشيء منها انقلاب. فلو قيل: كل انسان كاتب، او قيل: كل ابيض اللّحية انسان، لم يستطع ان يقال: كل انسان بابيض اللحية او كاتب. وان قيل: كل انسان ذو رجلين، لم يستطع ان يقال: كل ذى رجلين انسان.

و النسبة الخالصة ينقلب كما قد و صفنا . و هذه النسبة الثانية التي تجرى مجرى الحد.

(۱۶) و اسم هوعلى منزلتين، وهو العرض. والعرض كل محمول على العين. فمن الاعراض مفارق وغير مفارق. فاما المفارقة فكادمة الشحوب وصفرة الفرق وحمرة الخجل. واما غير المفارق فكسواد الغراب وبياض الثلج. تم كتاب ايساغوجي، ويتلوه كتاب قطوغوريوس.

| منها ما ينسب الى صورة واحدة، و لايشاركها فيها غيرها،كالكاتبفى<br>الانسان فانـّه لايعم ً صورته.                                 | 5            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ومنها ما يعم الصورة، ولكن لايكون في كل حين، كبياض الشّعرعلى<br>الكبير فيالانسان.                                               | سبة على اربع |
| و منها ما هو عام في كل حين،غيرانه مشارك فيه،كالرجلين في الانسان. و منها ما هو عام في كل حين ، غير مشارك فيه،كالضحك في الانسان. | منازل        |
| منه ما يفارق، كحمرة الخجل وصفرة الفرق.<br>ع                                                                                    |              |
| و منه ما لايفارق، كبياض الثلج و سواد الغراب.<br>زرج                                                                            |              |

# كتاب قطوغر ريوس<sup>١٧</sup> بسمانله الرحمن الرحيم ١٣

(١٧) قد قدمنا ماجرت العادة بتقديمها من كتاب ايساغوجـــى ، وهذا حين صرنا الى الاربعة:

الاول منها كتاب قطوغوريوس الذى كان آخر ماصار اليه فكرة ارسطور طاليس ، حين نظر فيما ينبغى تقديمه قبل الغاية التى كانت اول تفكيره ١٠٠٠. و لذلك افتتح الكتاب بان قال: آخر التفكير ١٠٠ او ل العمل، و آخر العمل او ل النفكير ١٠٠٠.

و قد فستر المفسترون هذه الكلمة فقالوا: الا ترونالر جل الذى يريد البناء انما اول تفكيره ما يريد من الكن أنه شم يعلم ان ذلك الكن لايكون الابسقف وحيطان ، ثم يعلم ان الحيطان لايكون الا باساس، ثم يعلم ان الاساس لايكون الا بطين وحجارة . فاذا فرغ من التفكير وصار الى العمل، كان اول ما يضع يده فيه الطين الذى كان آخر ما يصير اليه الكن الذى كان اول تفكيره . و اذا فرغ من عمله ، كان آخر ما يصير اليه الكن الذى كان اول تفكيره .

(۱۸) ثم قال وجدنا اشياء لها اشخاص وقوام، من سماء و ارض و انسان و دابتة وطائر وشجرة و ماء و ريح و نار، واشياء سوى ذلك كثيرة. فالتمسنا اسماً جامعاً فوجدناه العين. لان هذه الا سماء انما يخبر عن اعيان الاشياء، ولايدل على صفاتها.

(١٩) ثم قال: ثموجدنا بعــد اعيان الا شياء اشياء ١٥ لاصفة بهاكالواحد و

الاثنين والعرض والطول وما اشبه ذلك. فالتمسنا لذلك اسما جامعا، وجدناه العدد. وهو كل شيء يقع عليه كم .

(٢٠) ثم قال: ثم وجدنا اشياء اخر لاصفة بالاعيان لم يدخل في هذا الباب، كالبياض والسواد والحلاوة والمرارة وما اشبه ذلك فالتمسنا، لذلك اسما جامعا، فوجدناه الصفة. وهو كل شيء يقع عليه كيف.

(۲۱) ثم وجدنا اشياء اخر لم تدخل فى الاسماء التى قبلها ، كالأب والابن والمالك والمملوك والنصف والضعف والعلو والسفل ومااشبه ذلك، فالتمسنالذلك اسما جامعا ، فوجدناه المضاف ، لانه ليس ذلك شيء الا و هو مضاف السي غيره معلق به.

قال: و كانت هــذه الا سماء الا ربعة اركان تجرى فــى الكلام،و غيرها مشتق منها.

(٢٢) قال: ثم وجدنا بعد هذه الاسماء اشياء اخر تجرى فى الكلام كقول القائل: فى البيت وفى السوق، فالتمسنا لذلك اسما جامعا، فوجدناه المكان، وهو كل شيء يقع عليه اين.

(۲۳) قال: ثم وجدنا بعد ذلك اشياء اخرى تجرى فىالكلام، كقول القائل: امس واليوم وغدا ، فالتمسنا لذلك اسما جامعا، فوجدناه الوقت، و هو كل شىء يقع عليه متى.

(۲۴) قال: ثم وجدنا اشياء اخرى تجرى فــى الكلام ، كقول القائل: كاس طاعم اهل، فالتمسنا لذلك اسما جامعا، فوجدناه الجدة ، و هو كل شيء يقع عليه ذومال .

(٢۵) قال: ثم وجدنا اشياء اخرى، تجرى في الكلام، كقول القائل: قائم قاعد مضطجع، فالتمسنا لذلك اسما جامعا، فوجدناه النصبة.

(۲۶) قال: ثم وجدنا اشياء اخرى تجرى فى الكلام، كقول القائل: يأكل و يشرب ويجىء ويذهب، فالتمسنا لذلك اسما جامعا، فوجدناه الفعل.

(۲۷) قال: ثم وجدنا اشیاء اخری تجری فیالکلام ،کقول القائل: مأکول

ومشروب، فالتمسنا لذلك اسما جامعا، فوجدناه المفعول.

(۲۸) قال فاحاطت هذه الاسماء العشرة بجميع الكلام، فلن يستطيع ذاكر ان يذكر الاعين شيء، اوعدده، اوصفته، او اضافته، اومكانه، او وقته، او جدته، او نصبته، او فعله، او ما يفعل به.

و قد بدأ قبل تفسير هذه الاسماء العشرة و تحريرها بان جميع الامور في اسمين: احدهما العين ، والاخر العرض. فالعين اسم كل جوهر مسمى والعرض نعت كل منعوت. والمنعوت هو العين. وهذه الضروب التسعة كلها نعت و عرض يقع على الاسم الذي هو العين.

(۲۹) ثم يصير العرض والعين على اربع منازل: من قبل العام و الخاص. فالعام والخاص هما الكل والبعض. فالعين العام كقول القائل: الانس<sup>١١</sup>، و العين الخاص كقول القائل: البياض، والعرض المام كقول القائل: البياض، والعرض الخاص كقوله: هذا البياض. فالعين قسمان: عام وخاص.

(٣٠) و قد تحير عند العام و الخاص متحيرون ، فقالوا : ان كان كل شيء اسنده الى غيره داخلا في العرض ، فقد يرى من العين يسند الى العام ، فكل جزء من اجزاء شيء من الاعيان يسند الى كماله، حقيق ان يسمى عرضا، فيصير الامر الى ان يكون الشيء الواحد عينا وعرضا، وهذا من الخلف.

(٣١) فحل ارسطا طاليس هذه العقدة بانقال الجزء من العين عين، وليس بانه جزء من العين كان عينا، و لكنه تحقق له الدخول في باب العين انه عين شيء، و ان كان هو اصله و نسبته. فلما وقع عليه اسم الجزء، ادخله ذلك في باب المضاف، لان الجزء مضاف الى كماله. ولم يكن دخوله في باب المضاف مخرجاله من باب نفسه، ولامزيلاله عن اصله، فليس مماكان به مضافاكان عينا. وليس كل داخل مع شيء من الاشياء في باب من هذه الابواب يحتم عليه ان يدخل معه حيثما دخل. وليس شيء واحد يداخل في بابين اثنين الابتأويلين مختلفين.

(٣٢) فان الشيء الواحد قد يدخل في ابواب كثيرة ، ولكن على وجـوه شتى: فالرجل داخل في باب العين بانه ستة

اشیاء او سبعة ، و داخل فی باب الصفة بانه ابیض و اسود، و داخل فی باب المضاف بانه والد و ولد، و داخل فی المكان بانه بفارس او بالروم ، و داخل فی الوقت بانه فی زمان ملك فلان، و داخل فی باب الجدة بانه ذا اهل ومال ، و داخل فی باب النصبة بانه قائم او قاعد، و داخل فی باب الفعل بانه آكل او شارب، و داخل فی باب المفعول بانه مضروب او مشتوم، فالرجل واحد ولكن الانحاء التي صرفته في هذه الاسماء اشیاء . فكذلك الجزء من العین الذي یستند الی كماله اصل العین ، و اسم الجزءیدخل فی باب المضاف.

(٣٣) ولما فرغ من قسمة العين، و اداد ان يجعله محدوداً على شبه ماذكرنا من القسمة والحد ، فوجد كل شيء انما يلتمس حدوده من قبل الجنس والفرقان المتقد مين له، ولم نجد العين يقد مه شيء. فلما لم يكن الى التحديد سبيل، التمس النسبة التي وصفت بانها تجرى مجرى الحد ، فقال: النسبة الثابتة العامة للعين انه حامل الاختلاف، فهو يجمع الصالح والمحمود والمذموم، و هو القابل لكل عمل والموصوف لكل صفة.

العين قسمان: عـــام مرسل، خاص مشاراليه، يحملان الاختلاف. فنسبة العين انه حامل الاختلاف القابل لكل عمل الموصوف بصفة.

(٣٤) ولما فرغ من باب العين اخذ فى تحرير باب العدد، فقال: العدد منه المنظوم ومنه المقطوع. فالمنظوم ماكان بعضه ملصقا ببعض، وذلك الخط والبسيط والجثة والوقت والمكان. والمقطوع ماكان بعضه مباينا لبعض، و ذلك الحساب والكلام.

فهذه سبعة اقسام للعدد، لابد من تحرير اسمائها ، ليعرف بذلك حقيقة حليتها .

اماالحساب فهومالاينكر احد انه من باب العدد، كالواحد والاثنين والعشرة والعشرين .

و امّا الكلام فانّه اذا صار الى عدد الحروف، فقصر اوطال، دخل فى باب العدد .

و اما الخط والبسيط والجثة، فان كل شيء من الا شياء يذرع انما هو على احد ثلثة وجوه: اما طول لاعرض معه، وانما يسمتى الخط ، واما طول و عرض ، فيسمتى البسيط ، واما طول وعرض وغلظ ، فيسمتى الجثة . فان ذرع حول الحائط، فانما ذرع الخط منه. وان ذرع العرض والطول ولم يذرع الغلظ فانما ذرع البسيط، ولاعلم له بالحائط . و ان ذرع الطول والعرض والغلظ ، احاط بجثة الحائط و احصاها، فان الجثة ذات ثلث جهات .

والبسيط ذوجهتين، والخط ذوجهة واحدة . واصل الجثة البسيط ، و اصل البسيط الخط . فانه اذا اجتمع الخط السي الخط ، احدث له مع الطول عرضا ، فكان بسيطا . و اذا اجتمع الخط ١٠ الى البسيط ، احدث له مع الطول و العرض غلظ ، فكانت جثة . و كل ذلك داخل فى باب العدد لو قوع الذرع عليه . فاماً اصل الخط فمن النقطة ، لا نه اذا اجتمع النقطة الى النقطة صار خطا.

(۳۵) قال ولعل شكا يدخل على اقوام ، مـن قبل انـّهم يرون الجثة عينا ، فيقولون:كيف يسمـّى عدداً و هي عين؟

قال و انما سميّنا الجثة للجهات الثلاث المذروعة من الطّول و العرض و الغلظ ، فاما ذوالجثة المذروع طوله وعرضه وغلظه فهو العين.

(٣۶) واما الوقت والمكان، فقد كان فيهما اختلاف كثير، حتى قال ةائلون: لا مكان. و اجتلبوا على ذلك بحجج ، فقالوا: ان كان لكل شيء مكان، وكان المكان شيئا معلوما ثابتا؛ فلابد له، اذ دخل في الاشياء، من ان يكون له مكان، كما ان لكل شيء مكانا، فاذن للمكان مكان، وهذا ما لاينقضى. فقالوا: ففي هذا بيان من انه لا مكان.

(٣٧) فاجابهم ارسطو طاليس بما اثبت به المكان. و ابان عنه ماهو. فقال: ان الاجساد منها الاجوف، ومنها الاصم . فاما الاصم منها فله حد وبساط واحد من ظاهر يلى ما يليه. واما الاجوف فله حد ان و بساطان: احدهما باطنه، والآخر من ظاهره، كالجر ة التى اذا ملئت ماءكان لها من باطنها حد يلى الماء و من ظاهرها حد يلى الهواء. فكان مكان الماء الحد الباطن من الجرّة التى يلى الحد طاهرها حد يلى الهواء.

الظاهر من الماء.

قال: فتحرير اسم المكان انه هو البسيط الباطن من المحيط الذي يلى البساط الظاهر من المحاط به. وانما دخل المكان في باب العدد من قبل امتداده مع الجثث في العظم والصغر والطول والعرض.

(٣٨) وشغب شاغبون في الوقت ، فقالوا: لأوقت . والتمسوا على ذلك البرهان، فقالوا: ان ما يسمّون الوقت ما قدمضي، فلم يبق منه شيء ، واما منتظر فلم يأت منه شيء . فان كان قوام كل شيء باجزائه، فما قوام ماقد ذهب بعضه ولم يأت بعضه .

(٣٩) فاجابهم مجيبون فقالوا: الوقت الحركة ،كما ان حركة الشمس من المشرق الى المغرب وقت اليوم والليلة .

(۴۰) وانكر ارسطا طاليس وقال: بل الوقت غير الحركة. فقد يكون في الوقت الواحد والسّاعة الواحدة حركات كثيرة من الشّمس والقمر والنجوم والدواب. وقد يكون الحركة الطويلة في السّاعة القصيرة، وليس بالسّاعات والمواقيت تغير الحركات، ولكن مقاييس بعضها من بعض. فاذا جرى الفرس في وقت اليوم عشرة فراسخ، قيل ابطأ؛ واذا جرى الشّور اقل من ذلك، قيل اسرع. فليس الوقت الحركة ولكنه عدد الحركة ومقدارها.

(۴۱) وتحرير اسم الوقت ما بين ابتداء الحركات الى انتهائها. ولكن الطول والقصر دخل في باب العدد ، وكذلك الطول والعرض داخل في باب العدد.

| العدر        |            |  |
|--------------|------------|--|
| ومنه المقطوع | منهالمنظوم |  |
| الحساب       | الخط       |  |
| والكلام      | البسيط     |  |
|              | الجثة      |  |
|              | الوقت      |  |
|              | المكان     |  |
| حلية العدد   |            |  |
| لامثل        | مثل        |  |

(۴۲) و لما فرغ من قسمة باب العدد؛ يذكر با بين خاف دخـول الشبهة من قبلهما ، واجب ان يخبر بهما ، و ان يبدر النتاس اليهما بالصواب، قبل ان يبدروا اليهما بالخطاء. فيتحا موا على ما يبدرون اليه امتا باللجاجة اوبالالف.

قال: قد وصفنا الكثرة والقلة والطول والقصر من باب العدد، فلعل قائلا يقول: قد يقع الطول والقصر على العمل. فيقال: عمل طويل وعمل قصير. وقد يقع القلة والكثرة على الالوان، فيقال: كثير البياض والسواد. قال: فلايلتبس عليك الأمر، ولانظن أن العمل والالوان من باب العدد. فان كثرة البياض والسواد لا يعنى بهما البياض والسواد، ولكن يعنى به الجثة التى ذلك البياض والسواد فيهما. و ان طول العمل وقصره لا يعنى به الا الوقت الذى يكون به العمل. والجئة

والوقت من باب العدد، و الألوان من باب الصفة ، والعمل من باب المضاف. فانه مقال عمل العامل وعامل العمل. فاذا قال القائل: كم البياض، فانه لم يسئل عن البياض، ولكنه سأل عن المسل الذي به البياض، كم هو. ولو انه سئل عن نفس البياض لمازاد على ان يقول كيف شدة البياض. فيقع «كيف» مكان «كم».

(۴۳) ثم التمس بعد قسمة باب العدد و تحديده ، فلم يحد له حدا ، لا نه ليس فوقه جنس، ولافرقان يوجد به الحد . ففزغ الي النسبة التي يجرى مجرى الحد . فقال: النسبة التامة العامة لجميع باب العددان يقال: مثل ولامثل . فانه ليس باب من ابواب العدد الاهو يقع عليه المثل ، كحساب مثل حساب ، وخط مثل خط و بسيط مثل بسيط ، وجئة مثل جثة ، وكلام مثل كلام ، و مكان مثل مكان ، و وقت مثل وقت . لا يقع هذا على سائر الاشياء .

(۴۴) ولما فرغ من قسمة باب العدد وتحرير حليته، اخذ في باب المضاف، فقال قسمة المضاف ان منه المتفق الاسماء ومنه المختلف الاسماء . و امسا المتفق ، فكالاخ، والصديق ، والصاحب ، والعشير، و الشريك، و الجار، والشبه، وما أشبه ذلك. فان الرّجل اخ اخيه وصديق صديقه وصاحب صاحبه وشبيه شبيهه.

واما المختلف الاسماء كالعلو والسفل، والاصل والفرع، والوالد والولد، والرّاعى والرّاعية، والمالك والمملوك، والنّصف والضّعف، والمحيط والمحاط، والعالم والعلم.

(۴۵) قال: ولا يختلطن عليكم مابين اعيان الامورالي اضافتها، ولا يقولتن قائل قد يضيف الدواب الي الناس، فيقال: فرس فلان، و حمار فلان، فصارت الخيل والحمير من باب المضاف، فليست من الاعيان. ويقال: يد فلان، و رجل فلان، صارت الايدى والارجل من المضاف، فليست من الاعيان. ولكن ليعلموا ان الفرس والحمارليسا باصولهما اضيفاالي فلان، ولكنتهما اضيفااليه بانتهما ماله. وليس فيه من الفرسية والحمارية شيء. ويقال: يدفلان، و رجل فلان، ولايضافان الا على تأويل الاصول والفروع. فان الاصول والفروع يضاف بعضها الى بعض. وكذلك يقال: ابو فلان، فلايقع الاضافة على الانسانية، الوالدو لا الولد. فقد كان

انسانا قبل ان يكون له ولد. ولكنتهما يتناسبان بالانسانية التتى بينهما. وكلُّ واحد منهما من باب الاعيان في الاصل، ومن باب المضاف في النتسب.

- (۴۶) وقدالتمس تحديد المضاف، فلم يقدر على ذلك، واكتفى بالحلية، فقال: لن يسبق علم المضاف بعضه بعضا، فلايعرف الوالد حتى يعرف الولد، ولا اليمين حتى يعرف الشيمال، ولاالنيصف حتى يعرف الضعف، و اذا بطل احد الاسمين بطل الآخر.

منه المتقق الاسماء كالشتبيه وغير الشبيه ، والاخ والاخ ، و الشتريك والشتريك .

- منه المضاف ان لايسبق بعضه بعضا.

ومنه مختلف الاسماء كالعلو والسفل والوالد والولد والاصل والفرع

(۴۷) ولمناً فرغ من باب المضاف اخذ فــى تحديد الصنّفة، فقال: الصنّفة ذات ضروب شتّى:

فمنها ما يكون في الأشياء المفعولة الفاعلة، كالمذاقات والالــوان والاعراف والاصوات والملامس. فانه ليس من هذه الأشياء شيء الآهو مفعول بأنه يلقى و يشعر به، وفاعل بأنه يشعر للاقية (؟).

ومنها ضروب يسميها الفيلسوفيون الوثاقة والضّعف. اما الوثاقة فكالرّجل يكون٬ ماهرا بالكتاب، فذلك منه وثيق لايكاد يتغيّر.

وامـّا الضعف فالصبى ۲۲ الذى علم من الكتاب شيئا يسيرا، فذلك منه الضعف غير مأمون الذّهاب، بترك المواظبة عليه والتعهـّد له.

ومنها ضروب يسمُّونه القوَّة و العجز. اما القوَّة فكالرَّجل يكون معتدل

الاخلاط ذكى الفطنة، فيقال: هوقوى على اقتناء الادب. واما العجز فان يكون مخالفا لهذه الصّفة، فيوصف بالعجز عن ذلك.

و منها ضروب يسمتونه الصيّغة كالمثلّث والمربتّع والمدور وما سوى ذلك من الصّيغ.

واماً الصور فكصور الحيوان والتماثيل الموصوفة بالحسن والقبح، و بعض هذا من بعض. غير ان من عادة الفلسفيين ان يجعلوا المسورة للحيوان، والصيغة عندهم اعم من الصورة، لأن كل صورة بذى صيغة. ولم يفعل ذكر الاستواء والتعادى واللين والخشونة، فذكر ان هذه الاشياء مدخلة في باب الصيفة عند العامة، و انتها ليست من باب الصفة، ولكنها من باب النصبة. فانتما الاستواءان يكون اجزاء الشيء مستوية الوضع، والتعادى ان يكون وضعها مخالفا مباينا. وكذلك اللين والخشونة.

و ذكرانه قديوجد من ضروب الصقة اكثر ممايسمتى، لأنه اراد بماذكر من ذلك ان يحرك المتعلمين لتحريك الفطن فى البحث عن الامور. وذكره لهم الاستراحة الى ما قد من لهم الأثمة ٢٠، والاكتفاء به، والاعفاء لعقولهم بذلك من الفكرة والنظر.

(۴۸) ولماً فرغ من ضروب الصافة اخذ في تحليتها، فذكر ان جلها يسمى بالاسماء المشتقاة، كالا بيض من البياض، والحلو من الحلاوة والحسن من الحسن، وما اشبه ذلك من الاسماء.

و انتما قال جلتها ولم يقل كلتها، لانه علم ان في ضروب الصتفة مالايدخل في هذا الباب، كما ذكر من صيغ المر بع والمثلث والمدور و ما اشبه ذلك التني ليست مشتقة من شيء.

و ذكر ان فى جل ضروب الصّغة التضاد ، و ذلك كالبياض والسّواد ، و الحلاوة والمرارة ، و مااشبه ذلك. وانسّما منعه من ان يعمسها بالتسّضاد ، انهكره ان يجعل اختلاف المربسّع والمثلسّث، كتضادالحلاوة والمرارة، ومااشبههما من الاشياء المتضادة المتدافعة.

و ذكر ان في حال ضروب الصيّفة الزّيادة والنيّقصان، وذلك كقول القائل: حلو و احلى منه، وابيض و اشد بياضا منه، وحسن و احسن منه.

وانماكره ان يعمتها بهذه الحيلة، لأن منها مالايدخل فيهذا الباب، كمسا ذكرنا من ضروب الصيغ مسن المربتع والمثلثث والمدور وما اشبه ذلك. فانسه لايقال: مربتع و أشد تربيعا، ومدور و أشد تدويرا منه، ومثلث و أشد تثليثامنه. فان المثلثة ان زادت جوانبها على ثلثة، اخرجها ذلك من اسم المثلث ، و صارت مربتعة و مخمسة او غيرذلك. وكذلك ما سواها من الصيغ.

قال: والحلية الجامعة العامة لجميع باب الصقة ان يقال: شبيه وغير شبيه، كانه يقال: هـذا اللّون شبيه بهذا اللّون او غير شبيه، و هـذا اللّعم شبيه بهذا الطلّعم او غير شبيه، وهذا المربّع شبيه بهذه المربعة اوغير شبيه، وهذا المربّع شبيه بهذه المربعة اوغير شبيه بها، وكذلك من ضروب الصقة.

(۴۹) ولميّا ذكر ٢٥ التيّشبيه وغير التيّشبيه بذكر ما سلف من قوله في ان التشبيه من باب المضاف، فخاف ان يدخل في ذلك لبسا؛ فقال: لايحيّر بمُ ٢٩ ان نرى كثيرا من الامور المضافة داخل في باب الصفة . فان الا مر قد يمكن ان يكون الاشياء داخلة في باب الصيّفة بصفاتها، و داخلة في باب المضاف بنصباتها و تناسبها. وقد ذكرنا قبل هذا الموضوع: أنّ الشيّء الواحد يدخل في ابواب شتي على وجوه مختلفة، كسوقر اطيس اليّذي هوداخل ٢٢ في حد الانسان بانسانييّته ، و داخل في الفيلسوفيين بفلسفته، و داخل في الصلاحين بصلاحه .

منها المفعول والفاعل، كالألوان والمذاقات.
ومنها الوثاقة والضعف، كالعلم الوثيق وغيرالوثيق.
ومنها القو ة والعجز، كالصحة والسقم.
ومنها الصيغة والصورة، كالمربع والمثلث والحسن والقبح.

(٥٠) ولما فرغ من تحرير هذه الاصول الاربعة التي هي العين والعدد و المضاف والصفة ،ترك ذكر الستة الا خرى التي هي الا ين ومتى والجدة والنصبة والفاعل والمفعول، اكتفاء بما ذكرنا منها في صدر الكتاب، ولانه رآهام عمضمومه في هذه الاربعة. فإن العدد يضم اثنتين من هذه الستة، وهما أين ومتى. لا ن أين و متى يخبران عن المكان والوقت من باب العدد. والصقة تضم اثنتين اخريين، و هما الجدة والنصبة. والجدة كقول القائل: غنى ، والنصبة كقوله: قائم. فاناتقول: كيف فلان، اغنى ام فقير، قائم او قاعد؟ وكيف من باب الصقة. والمضاف يضم الاثنين الباقيين، وهما الفاعل والمفعول، فان الفاعل يفعل المفعول، والمفعول يفعله الفاعل، وهذا من باب المضاف.

(۵۱) ثم حرّر الأسماء الأربعة الـتى مـن الاختلاف والقدمة والتـوافــي والحركة، وكان الذي بدأ بهالاختلاف.

فقال: الاختلاف ضرب من المضاف ، كما يخالف اليمين الشمال ، و العلو السقل. و السقل. و ضروب منه في التضاد ، كما يخالف الخير الشر والصحة السقم. و ضرب في الوجود والعدم ، كما يخالف الحضور النيبة . وضرب منه في الكلام ، كاختلاف «نعم» و «لا» . وكل هذه الضروب يجمعها اسم الاختلاف.

ثم يفرق بينها الفرقان التلازم لكل ضرب منه عليحدته. فالمضاف يغارق المضاد للنه ليس شيء من المضاد ينسب الى ضده.

والمضاف ينسب بعضه الى بعض، فيقال: ما لك المملوك ومملوك المالك، واب الابن وابن الاب، وعلو السيّفل وسفل العلو، ولايقال حقّ الباطل ولاباطل الحقّ، ولاشر الخير ولاخير الشيّر.

ثم المضاف اذا بطل احد الاسمين ، بطل الآخر ؛ و اذا ثبت احد الاسمين ، لم يكن من ثبات الآخر بدّ. فان لم يكن اب، لم يكن ابن؛ واذا كان ابن، كان اب. وليس المضاد كذلك، فقد يثبت الخير بغير الشرّ والحق بغير الباطل.

والمضاف يفارق الوجود والعدم، بانالمضاف يقع على اشخاص متباينة، كالاب والابن، والمالك والمملوك، والوجود والعدم. فقد يجتمعان فىشخصواحد كما يجتمع حضور البصر وغيبته فى العين الواحدة، ولـم نرالحكماء سموا بذلك

من اخطأه ، ليكون له ما يكون لمثله في موضع ذلك ووقته. فلا يقال: الحمار عديم القرن، لانته ليس لمثله ، ولا يقال للجدى حين يوضع: اجم "، لا نه لم يأت وقت نبات قرنه . ولا يقال لجرة الكلب: اعمى، حتى يكون وقت بصره . ولا يقال للصبى " : المولود ادرد، حتى يأتى وقت نبات اسنانه . ولا يقال لبطن الر "احة: اقرع ، لانته ليس من مو اضع الشعر .

والمضاد يفارق الوجسود والعدم ، بتباين الاشخاص المتضادة ، و اجتماع الوجود والعدم في الشخص الواحد، ثم افراد كل و احد من المضادين مصاحبه . و بعد ٢٠ الموجود والمعدوم من ان يضر احدهما بالآخر ، لان الموجود لا يقدر على المعدوم فيضره ، والمعدوم لاحضور له فيضر عيره .

ثم فارقت هذه الضرّوبالثـّلاثة منالاختلاف للضرّب الرّابعالــّدىيكون في الكلام كـ «نـَعـَم» و «لا» و «كان» و «لم يكن» ، فان تلك الضرّوب يقع علــى الاُشخاص، وهذا الضرّب يقع على الكلام.

فان قال قائل: فان الكلام يقع على الأشخاص اذا قيل: قدم فلان اولم يقدم فلان، فنظر الناظر الى شخص فلان حين يقدم، كنظره الى ذلك حين يقال: قدم فلان؛ فانا نريه أن القول قد يقع على ما لايقع عليه الناظر، كقول القائل:طارفلان، فقد اوقع القول على طيرانه، وليس النظر بواقع ٢٠ على الجواب.

| فضرب منه فىالمضاد"، كالحق" والباطل.       | Ĺ                    |
|-------------------------------------------|----------------------|
| وضرب منه فىالمضاف، كالاب والابن.          | نا في الأمو          |
| وضرب منه فىالوجود والعدم،كالحضور والغيبة. | الاختلان<br>بم و اما |
| اثبات كنعم                                | يا في الكلا          |
| وابطال كلا                                | <u> 7</u>            |

(۵۲) ثم ذكر المقدّمة فقال: المقدّمة على اربعة اوجه :

وجه في المواقيت، كقول القائل: فلان اقدم من فلان.

ووجه فيالاصول كماتقدم الواحد علىالاثنين.

ووجه في الشرّف والمنزلة، كما يقال: فلان هو السيد المقدم.

و وجه فيما بين النسبة والمنسوب، كما يبدأ بالفرس قبل الصهيل، وبالانسان قبل الضحك.

### 🗎 (۵۳) قال والتـّـوافي على وجهين:

وجه فىالاصول، كقول القائل: توافى الاجساد اخلاطه الحر والبرد واليبس والبلتة .

و وجه في المواقيت، كقول القائل: ساعة يلتقي الشفران تظلم العين.

(۵۴) قال والحركة على ستّة اوجه:

فوجهان في اعيان الاشياء، وهما النشو والبلى. فان النشو ان يكون الشتىء متغيّرا، فينشو شيئاً كبيراً، كما ينشو الانسان من النّطفة، والشّجرة من الحبّة. و البلى ان يبلى الشّىء العظيم حتى يعود صغيراً، كما يبلى جسد الانسان، فيصير تراباً.

و وجهان فـــــــالحساب، وهمــا الزّيادة والنتّقصان فـــــــالطّول والعرض و الوزن .

و وجهان في الصِّنة، وهما في التحوُّل و التَّنقُّل.

فالتّحول كاستحالة الشّيء الــي غير حاله، كما يبيض الاُسود، و يسود ً الاُبيض.

والتتنقس تنقس الاشياء في المواضع على وجهين: امنا في الاستدارة ، وامنا في الاستقامة.

والمستدير على وجهين: اما ان يكون ثابتاً في مكانه، ويكون اجزاؤه الـتى تنتقل وتستخلف بعضها بمكان بعض، كما يستدير الرحى والمحالة ته، واما انيزول بجماعته، كما يستدير العجلة.

والمستقيم على ستّة انحاء: اما فى ارتفاع كالنّـــّار، واما فى انصباب كالماء، واما فى تقديم كالمشى، واما فى تأخير كالنكوص، و اما يمينا و اما شمالا كالحركة اليهما.

| صنفان في اعيان الأشياء ، وهما النشو و البلي. |        |
|----------------------------------------------|--------|
| وصنفان في الحساب، وهما الزيادة والنقصان.     | العركة |
| وصنفان في الصفة ، كالتّحوّل والتّنقـّل.      |        |

(۵۵) ثمذكر المتشابهات و المتواطيات و المشتقات و المترادفات و المتزايلات من الاسماء، و وصف كل شيء منها بصفة ، لما ذكرنا انه عارف من وقوع الغلط في الكلام من قبلها .

فقال: المتشابهات فان يكون الاسم الواحد يقع على اشياء مختلفة الاعيان والمحدود، كاسم الكلب يقع على كلب الارض، وكلب السمّاء والكلب المنقوش، والكلب المكتوب، والكلب الذي يدعى الكلب، والرجل الذي يسمتّى به.

و اماً المتواطيات فسانها يكون اشياء يتواطى على تسواطى التسمية صفات حدودها، كاسم الحيوة يقسع على الانسان والدابة ، و ذلك مع ذلك من

حدودهما، واسمائهما.

قال: اممّا المشتقّات كانتها اسماء مشتقة من الاخرى، وليست بها، كما يشتق الحدّاد من الحديد، والتّمار من التمر.

قال: واماً المترادفات فان يكون الشمّىء الواحد يرادف عليه اسماء مختلفة كالرّجل الذي يسمنّى باسماء شتمّى، وكالمتمرة الواحدة النّني مداً بغيراسم.

قال: وامتّاالمتزايلات، فان اشياء يكون متزايلة الاسماء والحدود ،كالخيرو الشّر والحق والباطل، وما اشبه ذلك.

قد اتممنا كتاب قطوغوريوس، وابتدأنا بكتاب فريارمانيس.

## كتاب فريار مانيس

#### بسمالله الرحمن الرحيم

كتاب فريار مانيس.

(۵۶) كان الذى افتتح ارسطا طاليس من كتاب فريارمانيس ان حال الامور على اربعة اوجه:

اماً ثابتة باعيانها،

و امَّا ثابتة فيهموم القلب،

و اماً في الكلام،

و امًّا في الكتاب.

فاثنان من هذه الاسماء الاربعة متفقان، و اثنان مختلفان.

فالمتقفان الاعيان و الهموم، فانه ليست السماء بفارس بغير السماء بالروم، و لا الارض بغير الارض و لاما سوى ذلك من اعيان الاشياء. و كذلك الهموم فليس المعروف عند الروم انه فرس بمظنون بفارس حمارا، ولا الذي يعرفه هؤلاء قمراً بمظنون عند الآخرين شمساً.

و المختلفان الكلام و الكتاب. فان كلام فـارس مخـالف لكلام الروم ، و كذلك كتابهم مخالف لكتابهم.

والكتابيبين للكلام. والكلام يبين عن الهموم، والهموميبين عن الاعيان.

و من الهموم ما لايبين عن صدق ولا كذب، و كذلك الكلام لا يكون صدقاً و و لا كذباً. و ذلك لو ان رجلاً صور في قلبه فلاناً مفرداً، و يمشى مفرداً، لم يكن فسى ذلك صدق و لا كذب، حتى يقرن احدهما بالآخر، فيمثل في قلبه: ان فلاناً يمشى، فيلزمه عند ذلك الصدق او الكذب. و كذلك ما جرى على اللسان، وهو من هذا النتحو. فلو ان فلاناقال : فلان، ثم سكت، او قال: كاتب، ثم سكت؛ لما كان في قوله من ما يلزمه صدةاً ولا كذباً. فان قرن احدهما بالآخر، فقال: فلان كاتب، ثم كان لا محالة اما صادقا و اما كاذبا.

(۵۷) و اقسام الكلام ثمانية: و هـى الاسماء، و الحـروف، و الجوامع، و القوارن، والا بدال، و اللـّحوق، و اللـّواصق، و الغايات.

اما الاسم، فكقول القائل: فلان.

و اما الحرف فكقوله: يمشى.

و اما الجوامع، فكقوله: اذاكانكذا وكذا،كانكذا. فان هذا الكلام نحو من الكلام يجمع بعضه الى بعض.

و اما القوارن كقوله: الله فلان، و الملى فلان. فان هذه حمروف يقسرن الاشياء بالاشياء و يضيفها.

و اما الا بدال، فكقوله: انا و انت وهو و ما اشبه ذلك . فان هذه حروف وضعت مواضع الاسماء، فصارت ابدالا ً لها.

و اما اللتحوق، فكقوله: انى لعمرى، اى لقد، فعلت كذا وكذا ، قد مافعلت كذا وكذا. فات هذه الحروف انها يستعان بها فى نحو الكلام ، فات فى المبانى فليس بها موضع. و ذلك ان القائل لو قال: قد فعلت كذا وكذا، او قد كان كذا وكذا، كان ذلك كافياً.

و اما اللّـواصي، فإن القائل إذا قال: فلان الكاتب في الدّار ، كسان قولسه: الكاتب، حلية لأصفة لفلان. فاشباه هذا من الكلام يسمتي اللواصق.

و امّا الغايات، فانّه اذا قال: فلان الكاتب في الدّار ،كان قوله: في الدّار، هو الغاية الّتي يُصير اليها جمع كلامه ، و ايّاها اراد ان يثبت. فاشباه هـذا من

الكلام يسمتى الغايات.

(۵۸) قال و نحن جدراء ان نبين ما الاسم، و ما الحرف، و ما الفعل، و ما الموجب، و ما السالب، و ما الكلام.

قال: فحد الاسم انما هو الصوت المخبر الموضوع غير الموقت الذي لا يبين الجزء مه شيء ، كقول القائل: حمار. فلو ان متكلما قطع اسم حمار، وقال: حم، ثم قال: ار، لما كان في واحد من هذين الجزئين ما يبين عن شيء.

قال: و لعل شاغبا يشغب علينا بعض الاسماء المؤلّفة التي يبين اجزاؤهاعن الاشياء ، كقول القائل: عبداللّه. فإن هذا الاسم لو قطع، فقيل: عبد، ثم قيل: اللّه، لكان كلّ واحد من جزئيه مبيّنا عن شيء.

فليعلم من عرض " هذا بهذا، ان جزوى هذا الاسم، و ان كان كل واحد منهما مبيتنا عن شيء ، فليس في واحد منهما بيان من انه جزء من الاسم الذي اريد .

قال: وانما وضعنا الصوّت في تحديد الاسم موضع الجنس، و وضعنا معه قولنا: المخبر، لموضع الفرقان الذي يفرق بين الصوّت المخبروغير المخبر؛ فان من الاصوات اصوات الوات الايخبر عن شيء . ثم لما علمنا ان من هذه الاصوات اصواتا مخبرة ليستباسماء كنباح الكلب المخبر عن الفزع، و رقاء الديك المخبر عن المواقيت؛ زدنا في الحد ، فقلنا: الموضوع، ليفرق بين الاسم و بين ما ذكرنا من هذه الاصوات التي ليست باسم، و ان كانت مخبرة لموضوعه.

(۵۹) ثم قال: ثم علمنا: ان من الاصوات اصواتا مخبرة موضوعة يبيتن عن المواقيت، كقول القائل: قدامسينا، وهو يمسى، وما اشبه ذلك، زدنا فى المحد، فقلنا: غير الموقت، ليفرق بينه و بين اشباه هذه الاصوات.

ثتم لما علمنا: ان من الاصوات اصواتا مخبرة موضوعة غير موقتة ٣٠ يبتين اجزاؤها عن الاشياء ؛ كقول القائل في حد الانسان: حي ناطق مائت ، كل واحد من هذه الاجزاء يبيت عنشيء؛ فرقنا ٣٠ بين الاسم وبين اشباه هسذا من الكلام ، فزدنا في الحد، فقلنا: لا يبيتن الجزء منه عن شيء.

(٠٠) فلما فرغ من تحديد الاسم؛ قال: وان قال قائل: هذا لاانسان، وهذا لاحمار، فليست هذه باسماء صحيحة، فانه اذا قال : هذا لا انسان لم يستطع السامع ان وقع في و همه على شيء يعلم انه هـو لاانسان .قال: فليسما اشبه هـذا من الاسماء غير المحدودة . قال فان قال قائل: الذي لفلان؛ فليس هذا باسم، ولكنه من القوارن التي ذكرنا. و فصل بين هذا وبين الاسم، ان الاسم اذا قرن الي حرف اثبت اما صادقاً و اما كاذباً. و ان قال الذي لفلان يمشى؛ لم ينبيء ما هذا القول عن صدق و لاكذب، ان لم يتملم بان يقول: عبد فلان او فرس فلان قال : و هـو بعد شبيه بالاسم ، انه يكون صوتا مخبرا موضوعا غير موقت و لا مخبر جزؤه عن شيء.

(٤٦) و لما فرغ من تحديد الاسم، و ذكر ما رأى ان يذكر معذلك ؛ اخذ في تحديد الحرف، فقال: الحرف هو الصوّت المخبر الموضوع الموقت الذى لا يبين الجزء منه على شيء، و لايكون الا محمولا على غيره مسندا البه ، كقول القائل: صحيح . فان الصّحة اسم ، و الصّحيح حرف . و خلاف ما بينهما ان الاسم لايبين عن وقت ، وان الحرف يبين عنه ، ٣٧ اما عن مقيمة امّا عن ماضية وامّا عن منتظرة .و ان الحرف لايكون الا مسنداً اليه واجبا ، كقول القائل: حي ، اوعرضاً ، كقوله : كاتب.

(۶۲) ولما فرغ من تحديد الحرف، قال فى الحروف غير المحدودة ،كما قال فى الاسماء غير المحدودة <sup>۳۸</sup> ، فقال: فان قال قائل: لاصحيح، اوقال: لاكاتب، فليست هذه الحروف صحيحة، و لكنها سمتوها الحروف غير المحدودة. فائه <sup>۳۹</sup> اذا قال القائل: فلان لا صحيح، لم يستطع الستامع ان يوقع و همه على شىء يعلم إنه ايتاه عناه .

(۶۳) قال و ربتما وقع الحرف موقع كلمة الفصل. و ذلك ان رجلا لوقال لصاحبه: كيف فلان؟ فاجابه المسئول ، فقال: صالح؛ لكان قوله: «صالحا» واقعا موقع قول القائل: فلان صلح. قال: و انتما علة ذلك ان المسئول " يكتفى فى

تسمية المسئول عنه، فيسميّه السّائل، ويقرن به الحرف من عنده، فيكون كالحرف المقرون بالاسم في اخباره عميّاله. اذا الاخبار عنه، و لو انيّه ابتدأ الكلام، وقال: صلح، ثم سكت؛ لما كان في ذلك من قوله ابانة عن شيء.

(۶۴) و لماً فرغ من تحديد الاسم و الحرف، اخذ في تحديد الكلام. فانه اذا اجتمعت الاسماء؛ ثبت باجتماعها الكلام، فانه الكلام التام.

و الكلام هـو الصوت المخبر الموضوع الموقت، قـد يكون الجزء منه منبئا عن الشيء، كقول القائل: فلان صحيح، لكان كل واحـد من هـذين الجزئين منبئا عنشيء، ليس ابانة الكلام التام، و لكنه ابانة جزء الكلام. وانما يكون كلاماً تاماً موجباً او سالباً، بان يكون مؤلفاً كما وصفنا.

(٤٥) ثم حدّد الفصل؛ فقال: الفصل هو الكلام المثبت للشيّء، اوالمبطل له، على اختلاف المواقيت الثّلثة من المقيم " و الماضي و المنتظر.

قال: والموجب هوالكلام الفصل الذى يوجبالشتىء للشتىء كقول القائل: فلان كاتب. و الستالبة هو الفصل السذى يسلب الشتىء، كقول القائل: فلان غيسر كاتب .

قال: ولما كان الكلام جازماً باثبات الثابت و ابطال الباطل و بابطال الثابت و ابطال الباطل و بابطال الثابت و باثبات الباطل؛ \*\* لم يكن بد من ان يكون الصدق لونين: احدهما اثبات الباطل و اثبات الثابت و الاخر ابطال الباطل، و الكذب لونين: احد هما اثبات الباطل و الآخر ابطال الثابت.

(۶۶) قال: فاذا وضع «كلّ» و وضع «ولا واحــد» ،كقول القائل: كلّ انسان حى ، ليس واحد ۴۴ مــن النّاس بحى ؛ سمّينا هــذا الاختلاف العام ، لان كلاجانبيه عام : احدهما عام موجب، و الآخر عام سالب.

واذا وضع «بعض» و وضع تلقاه «لاكلّ»، كقول القائل: بعض النّاسحيّ، ليسكلّ انسان بحيّ؛ سمّينا هذا الاختلاف الخاص الانكلا جانبيه خاص: احدـ هما خاص موجب، و الآخر خاص ۴۵ سالب.

و اذا وضع «كتل» و وضع تلقاه «بعض» ، كقول القائل : كلّ انسان حى ، بعض النتاس حى أن سمينا هذا الاختلاف المتداخل بالايجاب ، لان احد جانبيه عمام موجب ، و الآخر خماص موجب ، و الخاص الموجب داخل في العام الموجب .

و اذا وضع « و لا واحد» ، و وضع تلقاه «لاكل » ، كقول القائل : ليس احد من الناس بحى ؛ سمينا هذا الاختلاف بالسلب ، ليس كل الناس بحى ؛ سمينا هذا الاختلاف بالسلب لان احد جانبيه عام سالب، و الآخر خاص سالب ، و الخاص السالب داخل في العام السالب.

و اذا وضع «كلّ» و وضع تلقاه «لا»، كقول القائل: كلّ النّــّاس حى ، ليس كلّ النّــّاس بحى ، سمّـينا هذا الاختلاف المتناقض، لأن احد جانبيه «نعم» و الآخر «لا».

واذا وضع «بعض» و وضع تلقاه «لاواحد»، كقول القائل: بعض الناسر حى، ليس احد من الناس بحى ؛ سمينا هـذا الاختلاف متناقضا ، لانه نظير الآخر فــى اقتسام جانبيه «نعم» و «لا» .

قال فهذه ستّة ضروب من الاختلاف: عام ، وخاص ، ومتداخل بالايجاب، و متداخل بالستّلب، و متناقض.

(۶۷) وضرب آخـر من الاختلاف اختلاف المهمل ، كقول القائل: الانسان كاتب، و الانسان غيركاتب.

وضرب آخــر من الاختلاف اختلاف المخصوص، كقول القائل: فلان كاتب، و فلان غير كاتب . وسنصور ذلك ان شاء الله تعالى.

| لیس احد من النتاس<br>بحی | کل انسان حی ً           | الاختلاف العام                |
|--------------------------|-------------------------|-------------------------------|
| ليسكل الناس حي           | بعض الناس حي            | الاختلاف الخاص                |
| لیس احد من الناس<br>بحی  | بعض الناس حي            | الاختلاف المتناقض             |
| الانساز غير حي           | الانسان حي              | الاختلاف المهمل               |
| فلان غير حي              | فلان حي                 | الاختلاف المخصوص              |
| بعض الناس حي             | کل النتاس حی            | الاختلاف المتداخل<br>بالايجاب |
| ليس كل الناس بحى         | لیس احد من الناس<br>بحی | الاختلاف المتداخل<br>بالسلب   |

(۶۸) قال: و نحن جدراء ان نبيت الذى يلزمنا الحاجة الى التمييز بين ضروب اختلاف الكلام، قال: والذى يلزمنا الحاجة الى التمييز بين ضروب اختلاف الكلام انه انتما يرفع على حقائق الامور بحصرها، و الاحاطة بها من كل جانب. فانه كما ان الحبل الذى يحتاج الى ذرعه ان غاب عن الذراع طرفاه او احدهما، لم يكن لذراعه الى احصاء ذرعه سبيل؛ فكذلك الامور اذا لم يحط بهامن جميع جهاتها، لم يصب حقيقة معرفتها. و انتما يحيط بالامور و تفرق بين بعضها و بين بعضها و بين بعض، ۴۶ الاختلاف فى الامور او فى الكلام.

فاما الاختلاف الذي يكون في الامور، فربتما كان محيطاً ، و ربما لم يكن. و ذلك انه لوقال قائل: كل حساب زوج او فرد، كان هذا اختلافاً محيطاً بجميع

الحساب. و لوقال: كل لون ابيض او اسود، او قال : كل انسان مالك اومملوك؛ كان هذا الاختلاف كاذبا غير محيط.

فاماً الاختلاف الدى يكون فى الكلام، فمحيط على كل حال، فارق للصدق من الكذب. فان قال: فلان كاتب، و قال آخر: فلان غير كاتب؛ لم يكن بد من أن يكون احدهما صادقا، و الآخر كاذبا. وليس كلما يكون فى الكلام، من ضروب يكون الفرقان من الصدق او الكذب فى الاختلاف الدى احد جانبيه صادق، و الآخر كاذب على كل حال.

و اما الاختلاف الذي يتفق و يثبت جانباه جميعا على الصدق و الكذب، فانه لا يفصل صدقا من كذب. لانه ربما اختلف القولان ، و الحد الموضوع و المحمول و الوقت واحد، فلايتناقضان. واذا لم يكن الامر الذي توجه قبله القولان واحدا، و ذلك ان فلانا لوقال: العسل نافع للمريض، وقال الآخر العسل غير نافع للمريض، فلم يعن لونا واحد من المرض ؛ لكان الامر ممكنا من ان يكوناصادقين جميعا، فانه نافع لاصحاب مرض البلغم، غير نافع لاصحاب مرض المرة الحمراء.

قال: ثم قلنا بلا مغالطة يتشابه الاسماء، بأنه لو قال قائل: كان الاسكندر ملكا ، ثم قال الآخر: لم يكن الاسكندر ملكا ، لكان الامر ممكنا من ان يكونا صادقين جميعا، اذا كان احد هما يعنى الاسكندر الملك بن فيلفوس المقدو نانى ، وكان الآخر يعنى اسكندر آخر مخالفا صفته لصفته.

و قال: انتمااضطررنا الى هذا التتطويل و الاحتياط مشاغبة السوفسطائين و مغالطتهم و تعنستهم.

(۶۹) ثم اخذ فى الاخبار عن الاخبار عن الكلام المؤلف من اسم وحرف، كقول القائل: النار حارة، وعن عدة ما يكون من القضايا فى هذا الضارب من الكلام، و ما المهمل، وكيف يكون الاختلاف المتناقض، وكيف يوضع الابطال تلقاء الاثبات فى الكلام الذى يؤلس من اسم وحرف.

فكان الذي بدأ به الاخبار عن الكلام المحصور : ان من الكلام ما ابان عن

الكــل او عن البعض. و ذلك كقول القائل: كلّ انسان حيّ ، و قولــه: بعض الانسان حيّ .

قال: و المهمل ما لم يبين عن كل ولاعن بعض ، كقول القائل: الانسان كاتب فانه ليس هذا القول بسور يحصره ، و يعرف به صدقه او كذبه. لانه لايكون كذبا ان خص به بعض الناس ، و لا صدقا ان عموا به . فهذا النتحو من الكلام هو المهمل .

(٧٠) و قد طال تنازع تلاميذ ارسطا طاليس انسّما المخاص اقرب منه الـــى العام، و نحن مقتصرون على الجوامع من حجج كلا الفريقين.

احتج اصحاب افلاطون فيما ادعوا من ان المهمل في العام اقرب منهالي المخاص ،بان زعموا ان قدوة المهمل السالب من الكلام كقوة المحصور السالب العام . و احتجوا في ذلك بقول اميروس ۴۰ : « لايسكن البيوت الامع الاذي» مكان ان يقول: «لايسكن [في] شيء من البيوت الآمع الاذي».

قالوا و قال اموروس ۴۸ الفيلسوف: «لاخير في الملك اذا طال» مكان «لاخير في شيء من الملك اذا طال».قالوا و قال ارسطا طاليس نفسه: «لايكون الحركات الامع اعيان الاشياء، ولايكون الاجناس الاخمسة اوجه» مكان ان يقول: «لاشيء من الحركات الامع اعيان الاشياء، ولا يكون شيء من الاجناس الاخمسة اوجه» قالوا: ففي هذا بيان من ان قو ة الكلام المهمل السالب، كقو ة الكلام المحصور السالب العام قالوا: و ذلك يثبت له انه عام غير خاص .

فاجا بهم اصحاب ارسطاطالیس، فقالوا: ان کان امیروس ۴۹ حین قــال: «لا یسکن البیوت الامع الاذی، عنی بعض البیوت دون بعض. و ان کان عنی ما رای و مالم یر، فکیف قضی علیما لمیر، ولم یشهد به علیه شاهد. قالوا: و کذلك القول فی قول او میروس «لاخیر فی الملك اذا طال».

(٧١) قالوا فاماً ارسطوطاليس حيث قال: «لايكونالحركات الا مع اعيان الاشياء، و لايكون الاجناس الاخمسة اوجه»، فانتما قال ذلك في الامرالممتنع. و القضية السالبة العامة و السالبة الخاصة في الامر الممتنع صادقتان جميعا. و

ذلك لو ان رجلان قال [احدهما] ه : «ليس احد من الناس بحمار» و قال آخر: «ليس فلان بحمار» لكانا صادقين جميعا . فاما اذا كان الكلام في الامر الذي قد يكونوقد لايكون، فان قرة الكلام فيه قوة الخاص، لا العام.

و قد اثبت 'رسط طاليس الحجة في ان المهمل الى الخاص أقرب منه الى العام ، فقال: قديستطيع القائل ان يقول: الانسان كاتب، والانسان غير كاتب فيكون صادقا في كلا قوليه، اذا كان يعنى رجلين كاتبا وغير كاتب. قال: كان قوله: الانسان كاتب، الانسان غير كاتب، نظيره قوله: كل انسان كاتب، ليس احدمن الناس بكاتب. فانه اذا كانت القضية ان المهملتان صادقتين جميعا، فكذلك ينبغي كهاتين الاخريين ان تكونا صادقتين مثلهما. اذ كانتا نظيريتهما، فيكون كل انسان كاتبا، وكل انسان غير كاتب. قال: فان كان هذا ممتنعا، فليعلم ان قو ق المهمل قو ق الخاص كل انسان غير كاتب. قال: فان كان هذا ممتنعا، فليعلم ان قو ق المهمل قو ق الخاص الالعام .

(۷۲) و لما فرغ من هذه الخصومة ، اخذ فى احصاء عداة ما يكون من القضايا فى هذين النتحوين من الكلام المؤلفة مناسم وحرف، فقال: الكلام على ثلاثة اوجه: محصور، كقول القائل: كل انسان كاتب. ومهمل كقوله: الانسان كاتب. ومخصوص كقوله: فلان كاتب.

و المحصور على اربعة اوجه: عام موجب، كقول القائل: كل انسان كاتب. وعام سالب كقول القائل: ليس احد الناس بكاتب. وخاص موجب، كقوله: بعض الناس كاتب. وخاص سالب، كقوله: ليس كل الناس بكاتب.

والمهمل على وجهين: موجب، كقول القائل: الانسان كاتب؛ وسالب، كقوله: الانسان غير كاتب.

و المخصوص على وجهين: موجب، كقوله: فلان كاتب؛ وسالب، كقولـه: فلان غير كاتب.

قال: و لافصل بين التسمية وبين الاشارة، كقوله: هذا الانسان.

قال: فجميع عدّة القضايا في الكلام المؤلف من اسم وحرف، ثمان: اربع محصورة، و اثنتان مهملتان، و اثنتان مخصوصتان. (γ۳) قال: ثم من الاسماء اسماء غير محدودة، كما وصفنا من قول القائل: لاانسان. قال. فلذلك فلذ يتضع عدد القضايا، فيكون ست عشر: ثمان من الاسماء المحدودة، و ثمان من الاسماء غير المحدودة . و سنصو ر ذلك، انشاءالله، تعالى.

التهان التي في الاسماء المحدودة

| الانسان غير كاتب      | الانسانكاتب     |
|-----------------------|-----------------|
| ليس احد بكاتب<br>     | بعض النتاس كاتب |
| لیس احد منالناس بکاتب | کل ٔ انسان کاتب |

#### الثتمان التتي فيالاسماء الغير المحدودة

| ليس من لاانسان بكاتب   | كل لاانسانكاتب        |
|------------------------|-----------------------|
| ليس كل لاانسان بكاتب   | بعض لاانسان كاتب      |
| اللاانسان غيركاتب      | اللا انسان كاتب       |
| هذا اللا انسان غيركاتب | هذا اللا ً انسان كاتب |

(٧٤) ولما فرغ من احصاء عدد القضايا التي في الكلام المؤلف من اسم و وحرف؛ اخذ في اختصار عدد ضروب الاختلاف في الكلام، و الفصل من ضروب بين: ما لايزال متناقضان، وما قد يكون غير متناقض. يقال لما<sup>٥٢</sup> كان من امور، عام وخاص العام كالانس، والخاص كالانسان الواحد. لم يكن الكلام الفصل الموجب منه، والسالب، لابد من ان يكون منه ما يقع على العام ، ومنه على الخاص .

(۷۵) قال: و اسوار الكلام الـذى يفرق بين العام الـذى هو الكل، و بين الخاص الله على النان حي . ومنها «كل »كقول القائل: كل انسان حي . ومنها «بعض»كقوله: بعض الناس حي . ومنها «ولا واحد»كقوله: ليس احد من الناس بحي . ومنها «لاكل » ۵۳ كقوله: ليس كل الناس بحي .

قال: فاثنتان منهذه الاسوار الاربعة عامــّان، واثنتان منها خاصــّان. اما العامــّان فد كل » و «لاواحد» احدهمــا عام موجب، و الآخر عام سالب. واما الخاصــّان فد «بعض» و «لاكل » احدهمــا خاص موجب، و الآخر خاص سالب.

(γ۶) قال: وانتما يتناقض القولان من الاثبات والابطال، اذاعنى بالامر الواحد، الشتىء الواحد، في وقت واحد، تلقاء شيء واحد، بلامغالطة، لتشابه الاسماء. و ذلك ان لكل كلمة فصل حد ين: احدهما الاسم، و الآخر الحروف التذى يحمل على الاسم. كقول القائل. فلان حي . ومن عادة الفيلسوفيين ان يسمتوا الاسم الحد الموضوع، والحرف الحد المحمول.

قال: و انما يكون تناقض الاثبات و الابطال اذا عنى بالامر الواحد الشيء الواحد. وهو ان يكون الحد الموضوع والحد المحمول واحدا. و ذلك انقائلا لوقال: فلان حي ، وقال آخر: فلان غير كاتب؛ لم يكن هذا القولان، وانكان احد هما اثباتا و الآخر ابطالا، بمتناقضين ، لان الحد المحمول ليس بواحد. و ذلك ان احدهما اثبت لفلان الحيوة، و الآخر ابطل عنه الكتابة.

و قال: لوقال قائل: الانسان ناطق، وقال الآخر:الحمار غيرناطق، لكان احد هذين القولين اثباتاً و الآخر ابطالاً. و لكنه لما الم يكن الحد الموضوع واحدا، لم يكونا متناقضين، ولكن احدهما اوجب النطق للانسان، و الاخر سلب عن الحمار

النطق.

ولوقال قائل: الانسان حى ، و قال الآخر: الحمار غير ناطق؛ لكان احـــد هذين القولين اثباتا والآخر ابطالا، ولم يكونا بمتناقضين. لانه ليس حد الموضوع ولاالمحمول واحدا، و لكنه اوجب الحيوة للانسان، وسلب عن الحمار والنطق هم

قال: ثم قلنا: في وقت واحد، لانه ربما اختلف الوقتان، والحد الموضوع والمحمول منهما واحداً، ولم يكونا متناقضين ه اذا لم يعين لهما وقتا واحداً. و ذلك لو ان قائلا قال: قدكان فلان في البيت، وقال آخر: لم يكن فلان في البيت؛ لكان الامر ممكنا من ان يكونا صادقين جميعا، اذا ه لم يعيننا وقتاً واحداً. فانهقد يجوز ان يكون فلان كان في البيت امس، ولم يكن هو او ل من امس.

قال: ثم قلنا: تلقاء شيء واحد،قال: فالاختلاف العام ، و الاختلاف الخاص ، و الاختلاف الخاص ، و الاختلاف المتداخل بالايجاب، و الاختلاف المتداخل بالسلب، ربسما كان احد جانبيه صادقاً والآخر كاذباً ، و ربما صدقا جميعا، او كذبا جميعا. والاختلاف المتناقض لايكون الا مقتسماً جانباه للصدق و الكذب على كل حال . و لذلك الحاجة اليه في صنعة المنطق عند ما يحتاج اليه من النفرق بين الامور، والاقامة لها على حدودها.

(٧٧) ثم أبان عمّا قال في ضروب الاختلاف من تفّرق بعضها من الصّدقاو على الكذب. فقال: الامور ثلاثة. واجب، كقول القائل: النّار حـارّة؛ و ممتنع، كقولنا: النار باردة، وممكن، كقوله: الانسان كاتب.

قال: فاماً في الأمر الواجب من الجانب الموجب من الاختلاف العام و الاختلاف العام و الاختلاف العام و الاختلاف الخاص صادق ، و الجانب السالب منها كاذب جميعاً. وكلاجانبي الاختلاف المتداخل بالايجاب صادق، وكلاجانبي الاختلاف بالسلب كاذب. و احد الجانبين من الاختلاف المتناقض صادق، و الآخر كاذب، الصادق الموجب، و الكاذب السالب والموجب من جانبي الاختلاف المهمل، و الاختلاف المخصوص صادق، والسالب كاذب. وسنصو ران شاء الله، تعالى:

## في الامر الواجب الموجب كلتها صادق و الستالب كاذب

| لیس احد منالناس<br>بحی         | کل انسان حی             | الاختلاف العام                                    |
|--------------------------------|-------------------------|---------------------------------------------------|
| ليسكل الناسبحي                 | بعض النّاس حي           | الاختلاف المخاص                                   |
| بعض النـّـاس احياء             | كل الناس حي             | الاختلاف المتداخل<br>بالايجاب                     |
| ليس كل الناس احياء             | لیس احد من الناس<br>بحی | الاختلاف المتداخل<br>بالسلب                       |
| لیس کل الناس بحی               | كل الناس حي             | الاختلاف العام<br>بالايجــاب و السلب              |
| لیس من الناس بحی               | بعض النّاس حي           | الاختلاف المتناقض<br>الخاص <sup>۵۷</sup> بالايجاب |
| الانسان غير حي                 | الانسان حي              | الاختلاف المهمل                                   |
| فلان غير حي                    | فلان حي                 | الاختلافالمخصوص                                   |
| ليس شيء من النتير ان<br>بحار ة | كل النـّـار حار ة       | الاختلاف العام                                    |

| الجانب الموجب صادق و السالبكاذب         |                                                |                                   |  |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------|-----------------------------------|--|
| ليس كل النتير ان بحار"                  | بعض النيران حارّة                              | لاختلاف الخاص                     |  |
| ے کاذب                                  | الجانب <sup>۵۸</sup> الموجب صادق و السالب كاذب |                                   |  |
| بعض النيران حار                         | کل نار حار ۃ                                   | لاختلاف المتداخل<br>بالايجاب      |  |
| كلاالجانبين صادق                        |                                                |                                   |  |
| ليسكل النيران بحارً                     | ليس شيء من النتيران<br>بحار                    | لاختلاف المتداخل<br>بالسلب        |  |
| كلاالجانبين كاذب                        |                                                |                                   |  |
| ليس كل النيران بحارّة                   | كل النـّــار حار ّـة                           | الاختلاف السالب<br>المتناقض العام |  |
| الجانب الموجب صادق و الجانب السّالبكاذب |                                                |                                   |  |
| ليس شيء من النتيران<br>بحار             | بعضالنـّيران حار ّة                            | لاختلاف المتناقض<br>الخاص         |  |

| الجانب الموجب صادق و السالب كاذب                       |  |  |
|--------------------------------------------------------|--|--|
| الاختلاف المهمل النار حارة النار غير حارة              |  |  |
| الجانب الموجب صادق و الساّلب كاذب                      |  |  |
| الاختلاف المخصوص هذه الناّرغير حارة هذه الناّرغير حارة |  |  |
| الجانب الموجب صادق و السالب كاذب                       |  |  |

(γλ) قال: واما في الامر الممكن فكلا جانبي العام كاذب ، وكلاجانبي الاختلاف الخاص صادق. والجانب العام من الاختلاف المتداخل بالسلب كاذب، و الجانب [الخاص] منهما جميعا صادق. و احد الجانبين من كل ضربي الاختلاف المتناقض صادق، و الآخر كاذب. وكلاجانبي الاختلاف المهمل، قد يكونصادقا، و احد جانبي الاختلاف المخصوص صادق، و الآخر كاذب.

# في الامر الممكن ، العام كاذب و الخاص صادق

| لیس واحد من النتاس<br>بکاتب   | كل الندّاس كاتب       | الاختلاف العام                |
|-------------------------------|-----------------------|-------------------------------|
|                               | كلاالجانبين كاذب      |                               |
| ليس كل الناس بكاتب            | بعض النّاس كاتب       | الاختلاف الخاص                |
|                               | كلاالجانبين صادق      | 3                             |
| بعض الناس كاتب                | كل الناس كاتب         | الاختلاف المتداخل<br>بالايجاب |
| صادق                          | ب العام كاذب والخاص   |                               |
| لیس کل الناس بکاتب            | كل الناس كاتب         | الاختلاف المتناقض<br>العام    |
|                               | م كاذب والجانب الخا   | الجانب الع                    |
| لیس احد من الناّس<br>بکاتب    | بعض الناس كاتب        | الاختلاف المتناقض<br>الخاص    |
| ص صادق                        | امٌ كاذب والجانب الخا | الجانب الع                    |
| الانسان غيركاتب               | الانسان كاتب          | الاختلاف المهمل               |
| قا                            | لاالجانبين قديكون صاد | 5                             |
| فلان غير كاتب                 | فلان كاتب             | الاختلاف المخصوص              |
| احد الجانبين صادق والاخركاذب  |                       |                               |
| ليسكل الناس بكاتب             | كل الناس كاتب         | المتناقض العام                |
| الجانب العام كاذب والخاص صادق |                       |                               |

(γ۹) قال: واماً في الأمر الممتنع، فالجانب الموجب من الاختلاف العام و الاختلاف الحاص كاذب، والجانب الآخر السالب منهما جميعاً صادق. وكلا جانبي الاختلاف المتداخل بالايجاب كاذب، وكلاجانبي الاختلاف المتداخل بالسالب صادق، و احد الجانبين من كلاضربي الاختلاف المتناقض صادق، والآخر كاذب. الصادق منهما السالب، والكاذب الموجب. والجانب الموجب من الاختلاف المهمل والاختلاف المخصوص كاذب والجانب السالب منهما جميعاصادق

في الامر الممتنع، الموجب كاذب والسالب صادق

| لیس شیء منالنتیران<br>ببارد     | كلنار باردة                 | الاختلاف العام                |
|---------------------------------|-----------------------------|-------------------------------|
| ب کاذب                          | السالب صادق والموجد         | الجانب                        |
| ليس كل النيران ببارد            | بعضالنيران باردة            | الاختلاف الخاص                |
| الجانب السالب صادق والموجب كاذب |                             |                               |
| بعض النسيران بارد               | كلالنتيران بارد             | الاختلاف المتداخل<br>بالايجاب |
| كلاالجانبين كاذب                |                             |                               |
| ليس كل النتير ان ببارد          | لیس شیء منالنتیران<br>ببارد | الاختلاف المتداخل<br>بالسلب   |
| كلاالجانبين صادق                |                             |                               |
| لیس کل النتیران ببارد           | كلالنتيران بارد             | الاختلاف المتناقض العام       |

| الجانب الموجبكاذب والسّالب صادق           |                  |                              |
|-------------------------------------------|------------------|------------------------------|
| لیس شیء من النیر ان<br>ببارد              | بعض النيران بارد | الاختلاف المتناقض<br>الخاص   |
| الجانب الموجب كاذب، والجانب السالب صادق   |                  |                              |
| النـّـار غيرباردة                         | النتار باردة     | الاختلاف المهمل              |
| الجانب الموجب كاذب، والجانب السيّالب صادق |                  |                              |
| هذه النتّار غيرباردة                      | هذه النّار باردة | الاختلاف المتناقض<br>المخصوص |
| الجانب الموجب كاذب والجانب السيّالب صادق  |                  |                              |

(٨٠) قدابانت هذه الصور النالات المتناقض صادق في ضروب الكلام الثلاثة التي وصفنا، من الثالاث التيهي الواجب والممكن والممتنع وما سوى المتناقض من ضروب الاختلاف قديت قق جانباه على الصدق وعلى الكذب غيران الاختلاف المخصوص كانه قداشبه المتناقض، واقتسام جانبيه للصدق والكذب في جميع هذه الصور . و اناما ذلك في الوقت المقيم و الماضى، فاما في الوقت المنتظر فرباما لم يكن واحد من جانبيه اولى بالصدق من الآخر . وذلك ان قائلا لوقال: فلان كان كاتبا، فلان كان غير كاتب، لم يكن واحد من هذين القولين اولى بالصدق من الآخر . فان الامر ممكن من ان يكون فلان كاتباً ، و من ان لا يكون كاتباً .

(۸۱) و قد شغب فی هذا شاغبون، فقالوا: لابد لجانبی اختلاف المخصوص من ان یکون احدها صادقاً، والآخر کاذباً علی کل حال. فان فلانا کائن کاتباً اوغیر کائن کاتباً . و وصلوا بهذا القول افحش منه و اخلف . فقالوا : لیس مدن الامور ممکن کما یصفون ، و لکنتها کلتها اما واجبة واما ممتنعة . فان مخبرا لو اخبرنا بالا، س عن رجل قدم الیوم انه مقدم الیوم ، لکان صادقا؛ ولو اخبر بانه لایقدم، کان کاذبا . فان صدق من المخبر ان یخبر عما هو کائن بانته کائن ، والامرالذی هو کائن واجب، والتدی لیس بکائن ممتنع؛ قالوا: و کل امر اما واجبا اوممتنعا، لانه اما کائنا او غیر کائن هم و لا موضع للممکن الذی ید کرون لالیسیره و لالعسیره و لابمعتدله.

و قــد ردّ عليهم ارسطا طالبس ما نقض بــه باطلهم ، واثبت ان من الامــور ممكناً و واجباً و ممتنعاً ، وانها ليستكما ذكر الجهال : من ان كلّها اما واجبة و اما ممتنعة .

(۸۲) و نحن نادبون <sup>۶۰</sup> قبل كلام ارسطاطاليس الذى رد بـه هذا البـاطل بابانة ماعرض فى القول بذكره من هذه الضروب الثلاثة ،من الممكن الذى هو اليسير والمعتدل. اما اليسير فكما يرجى من المطر عند استواء السـّحاب، فجاز <sup>۱۹</sup> من الشتاء . وامامن العسير، فكطمع الرّاعى والشبيه به من سفلة الناس فى اصابة <sup>۱۹</sup> الملك والشرف. واما المعتدل فكر جاء المراة الحاملة للاذكار، فانه رجاها قـوى من خوفها للاناث. ولهذا سمـّى هذا الضرب من الممكن معتدلا.

(۸۳) و نحن منصرفون الى ذكرما رد به السطاطاليس قول الذين قالوا: الأمر واجب او ممتنع ، كان ما رد به قولهم ان قال: ان الأمور لوكانت اما واجبة او ممتنعة كما ذكرتم ، لكانت الفكرة فضلا . و ذلك ان مفكراً لو فكر ما الذى ينبغى له العمل به ، ان لم يقدم فلان ؛ لم يجز له هذه الفكرة ، لان «قدم فلان» قد يكون و قد لايكون. ولو كان قدومه و احتباسه و اجبا ؛ كانت فكرة المفكر في ذلك حمقا وفضلا، كما انفضلا من ان المفكر ان يفكر في النار: أتسخن ام لاتسخن؟

او فى الثلج. أيبرد ام لايبرد؟ لان الامور الواجبة لايمكنها الامر من ان يكون و ان لايكون. والامر الغير الواجب قد يكون وقد لايكون، كالشجرة التى قد يمكن الامر منان يحرق من النار، ومن ان يقطع بالقوس، ومن ألا يصاب بشىء منذلك، حتى تفنيها البلى.

(۸۴) ولما فرغ من القول ، قال: عسى ان يظن ظان انه اذا قال: قد يمكن الأمر من الشتجرة من ان يقطع ومن ان لا يقطع، وانه انما اخبر من جانبى المتناقض، كقول القائل: يكون ولا يكون ، قد يكونان صادقين جميعا ؛ فقال: انالم نصف المتناقض بان جانبيه كلاهما صادقان.

قال: ولكن الاموركما ذكرنا ، منها الواجب، ومنها الممتنع، ومنهاالممكن. قال: فاذا وقع التناقض في الواجب والمتنع ؛ عرفنا اى جانبيه الصادق ، و ايهما الكاذب . فيان قائلا لوقال : النار حارة ، وقال الآخر : النار غير حارة ، او قال قائل: النار باردة ، وقال الآخر : النار غير بياردة ؛ لعلمنا ايهما الصادق و ايهما الكاذب .

و اذا وقع المتناقض فى الامر الممكن؛ لم يدر اى الجانبين اولى بالصدق، و ان كنا قد علمنا ان احدهما صادق والآخر كاذب. وانهما لم يتقفا على الصدق و على الكذب ابداً. و ذلك لو ان قائلا قال: فلان قادم، وقال: فلان غيرقادم؛ لعلمنا انه لابد من ان يكون احدهما صادقا والآخر كاذبا، ولم ندر ايتهما الصادق وايتهما الكاذب.

و انما اراد بكل هـذا القول ان يثبت ان الاختلاف الفارق بينالصدّ و الكذب على كل حال انما هوالاختلاف المتناقض، و اما مـا سواه مـن ضروب الاختلاف، فر بما اتفق جانباه على الصدّق اوعلى الكذب.

(٨٥) ثم ذكرسورى الكلام اللذين هما «كلّ» و «بعض» اين موضعهما من الكلام. فذكر انه ينبغى لهما ان يقرنا بالحد الموضوع الذى هو الاسم، فيقال: كلّ الناس حى ، او بعض الناس حى ولايزالان عن هذا الحد الموضوع.

فانها ان ازيلا عنه ، فقرنا بالحد المحمول الذي هوالحرف ، فقيل: الناس كل حي ؛ صارالكلام مهملا غيرمحصور، لازالة السور الحاصر الذي هو «كل » عن موضوعه، مع ماهو داخل فيه من الاحالة والكذب.

(۸۶) وقال: ولعل قائلا يقول: قد نرى السور قد يقرن الحدد المحمول، فيكون الكلام جائزا مستقيماً كقول القائل الانسان حيى واحد. فان الواحد في هذا الموضع بمنزلة بعض، وهو منحا عن الانسان الذي هو الحد الموضوع، مقرون بالحي التذي هو الحد المحول، والكلام جائز مستقيم.

قال فليعلم من عرض له هذا الرأى ان القائل اذا قال: الانسان حى واحد، فليس قوله: «واحد» في هذا الموضع بسور الكلام يفرق بين الكل والبعض، ولكنة اخبار عن عدة المحمول الذي هوالحد ، فانة اخبران الانسان حي واحد. و لو اراد ان يضع الواحد لموضع السور، لماكان وجه الكلام، الا ان يقول انسان واحد حي . والا، كان في الكلام الواحد للشيء الواحد سوران و ذلك ان القائل ان شاء قال: انسان واحد حي واحد في الكلام الواحد للشيء الواحدين سورا حاصر اللانسان الواحد دون جماعة الناس، والواحد الآخر مخبر عن عدة الحد المحمول الذي هو الحي ؛ فهما اذن سوران لشيء واحد في كلمة واحدة . و ذلك ما لايكون.

قال: وقول القائل: من كان انسانا فهوحى ، بمنزلة قوله كل انسان حى . (۸۷) ولما فرغ من الاخبار عن مواضع السور؛ اخذ ان يبين مواضع حروف الرد و الابطال، كقول القائل: فلان غير كاتب. فقال: اذا كان فى الكلام سور، فليقرن حرف الابطال بالسور. و اذا لـميكن سور، فكان الكلام مؤلفا مـن اسم و حرفين؛ فالحرف الثمانى هو الغاية فيه، فليقرن به حرف الابطال. و كان ما ابان بـه عن ذلك ان قال: انه ليس احد يتكلم بكلمة، الاظهرت فيه قو ة الوجوب او الامكان، الاعلى احد وجوه ثلاثة:

امًا ان يضع اسما ويخبر عنه بخبر، كقول القائل: فلان كاتب. وهذا هــو الكلام الذي يسميه مؤلفا من اسم وحرف.

واماً ان يضع اسما و <sup>98</sup> يحليه بحلية، ثم يخبر عنه بخبر ، ثــم يصف الأمر الذى اخبر عنه <sup>99</sup> كقول القائل: فلان الطاّويل كاتب، وهذا هو الكلام المؤلف من السم وحرفين.

واما ان يضع الاسم و يحليه بحلية ، شم يخبر عنه بخبر، شم يصف <sup>84</sup> الامر الذى اخبر عنه، كقول القائل: فلان الطتويل كاتب مجيد، فان هذا قد جمع مسع اخباره عن فلان الطويل بالكتابته، و يصف كتابتة <sup>94</sup> فاخبر بانه جيتد. و هذا الضترب من الكلام هو الذى يسمتيه الفيلسوفيون الواصف، لوصفه الامر الذى يخبر به عن الشيء .

(۸۸) قال: و اذا قال القائل: كل انسان كاتب ، و اراد مريسد ان يرد هسذا القول؛ فليقرن حرف الرد الى الستور الذى هو «كل» ، فليقل: ليس كل الناس كاتب. فانه اذا ازال حرف الابطال من هذا الموضع؛ لم يتناقض القولان ، وصارا كبعضما وصفنا من ضروب الاختلاف التى ربما اتققت جوانبها على الصدق اوعلى الكذب.

لانته ان كان ردّه على الذى يقول: كل انسان كاتب، ان ٧١ يقول كل النتاس غير كاتب؛ كان القولان جميعا كاذبين. ولوقال: كل الانسان كاتب ؛ لم يكن هـذه الكلمة سالبة لما او جبت الاخرى، ولكنتها قضيتة موجبة عن اسم غير محدود، كما قد وصفنا قبل هذا الموضع.

(۸۹) قال و اذا كان الكلام مؤلفا من اسم و حرف ، ولم يكن له سور ، كقول القائل:فلان كاتب؛ فليقرن حرف الابطال بالحد المحمول الذى هوالحرف، فلقيل فلان غير كاتب. فانه ان ازيل عن هذا الموضوع ، فقيل: غير فلان كاتب ؛ لم يكن احد هذين القولين ناقضا للاخر، فقد يكون الكتاب لفلان ولغير فلان.

و قد يقال في اللسان العربي: ليس فلان بكاتب، فيكون حرف الابطال الذي هو «ليس» مقد ما قبل الاسم. وليس ذلك الاختلاف الالتأليف الالسنة في التقديم و

التاخير، واما المعانى فواحدة ، و ذلك ان قول القائل: ليس فلان بكاتب، هوقوله فلان ليس بكاتب.

(٩٠) قال: و اذا كان الكلام مؤلفا من اسم وحرفين، فليقرن حرف الأبطال بالحرف الثاني الذي هو الغاية.

وقد كنا و صفنا الغايات في الكلام ماهي، ولسنانكره ان نزيد هذا القول ابانة باعادة وصفها في هذا الموضع. وقد ذكرنا الكلام المؤلف من اسم وحرفين، كقول القائل: فلان الطويل كاتب، فانما غاية كلامه التي اليها اجرى واثباتها، اراد قوله كاتب. والدليل على ذلك انه لو كان انما اراد اثبات كتابه؛ صار قوله الطويل من اللواصق التي ذكرنا انه ملصق بالاسماء، وصار قوله: كاتب هو الغاية التي لاثباتها اجرى الكلام، فعند الغاية ذكر ارسطاطاليس انه ينبغي وضع حرف الابطال في الكلام المؤلق من اسم وحرفين. و ذلك ان يقول قائل؛ فلان الطويل كاتب، فلان الطويل غير كاتب، ولم يقل: كاتب. فاذا اراد مريد رد هذا القول ٢٧ قال: فلان الطويل غير كاتب، ولم يقل: غير فلان الطويل كاتب، او فلان غير الطويل كاتب. فانه ليس احد من هذين القولين يناقض القول الاول. فقد يحتمع الكتابة لفلان الطويل، ولغير فلان الطويل.

(٩١) ثم اخذ في احصاء حد ما ما يكون القضايا في هذا الكلام المؤلف من اسماء وحروف، فقال: كانت القضايا في هذا الكلام المؤلف من اسم و حرف ستة عشر: ثمان منها في الاسماء المحدودة، وثمان في الاسماء غير المحدودة، كما و صفنا وصو رنا. فقال: وهي يكون في هذا النحو من الكلام من اسم وحرفين اثنين وثلثين: ثمان منها من الاسماء والحروف المحدودة و ثمان من الاسماء غير المحدودة و الحروف المحدودة، وثمان من الاسماء فير المحدودة، وثمان من الاسماء والحروف غير المحدودة، وثمان من الاسماء والحروف غير المحدودة، وثمان من الاسماء والحروف غير المحدودة، فذلك اثنان وثلاثون.

قال: ولعل قائلا يقول: كيف لم يذكر في الكلام المؤلف من اسم و حرف الحروف غير المحدودة وما يزيد في عدة القضايا لمكانها، كما ذكر ذلك في الكلام المؤلف من اسم وحرفين.

قال: فلعله ذلك ان لكل قضية غاية لا بد لها من ان يكون محدودة، و الألم يكن كلاما. فاما ماكان الكلام مؤلف من اسم ، كقول القائل: فلان كاتب ، فان قوله: كاتب ، هو الحرف ، هو الغاية التي لا ثباتها اجرى الكلام. فلابد للحروف التي يكون في الكلام المؤلف من اسم وحرف من ان يكون محدودة، لانها هي الغايات. و لذلك لم يذكر الحروف فيما اجرى من ذكر الكلام مؤلف من اسم و حرف، و اذا كان الكلام مؤلف من اسم و حرف، و اذا كان الكلام مؤلف من اسم و حرف، وهو لاصق كقول القائل: فلان الطويل كاتب ، فان قوله: الطويل هو احد الحرفين، وهو لاصق بالاسم ، و قوله: كاتب ، هو الغاية.

قال: فاما الحرف الاو للالذي هو اللهواصق الذي ذكرنا، فقد يكون محدودا. وغير محدود. واما الحرف الثاني الذي هو الغاية ، فلا بد من ان يكون محدودا. فما كان في الكلام المؤلف من اسم و حرفين ، حرف قد يكون محدودا وغير محدود ، كان في ذلك ما قد ذكرنا من الزيادة في القضايا.

(۹۲) و سنصور القضايا الاثنين و الثلاثينالتـــى يكــون في هذاالنـّـحو من المم و حرفين :

الثّمان الّتي من الاسماء و الحروف المحدودة :

كل أنسان طويل كاتب . ليس احد من الانسان الطويل بكاتب . بعض الانسان الطويل كاتب . الانسان الطويل كاتب . الانسان غير الطويل كاتب . فلان الطويل كاتب . فلان الطويل كاتب .

الثَّمان الَّتي من الاسماء غير المحدودة والحروف المحدودة :

كل الله انسان الطويل كاتب . ليس احد من الله انسان الطويل بكاتب . بعض الله انسان الطويل كاتب . الله انسان الطويل كاتب . الله انسان الطويل كاتب . هذا الله انسان الطويل كاتب . هذا الله انسان الطويل كاتب . هذا الله انسان غير كاتب .

الثّمان الّتي منالاسماء المحدودة والحروف غيرالمحدودة : كــل انسان لاطويل كاتب . ليس احد مـنالانسان الـّلا طويــل كاتب . بعض الانسان التلاطويل كاتب . ليس كل الانسان التلاطويل بكاتب . الانسان التلاطويل كاتب. التلاطويل كاتب. هذا الانسان اللاطويل كاتب. هذا الانسان التلاطويل غير كاتب .

الثَّمان التي من الأسماء والحروف غير المحدودة :

كل لاانسان لاطويل كاتب. ليس احد من التلاانسان التلاطويل بكاتب. بعض اللاانسان اللاطويل كاتب. ليس كل التلاانسان التلاطويل بكاتب. التلا انسان التلاطويل غير كاتب. هذا التلا انسان اللاطويل كاتب. هذا اللانسان اللاطويل غير كاتب.

(۹۳) قال و نحن جدراء ان نعلم كيف اقتسام هذه القضايا الصدق والكذب. قال : فالوجه الذي يعلم به ذلك ان نعلم <sup>۷۵</sup> ان كل ما كان موجودا ، فلابدمن ان تكون بر ا، كسوقر اطيس ، و اما فاجرا ، كانطويس، و اما شريكا و الأمرين من البر والفجور ، كالرجل الذي يخلط عملا صالحا و آخر سيتنا ، و اما قابلا للامرين جميعا، كالصبي المولود ، و اما غير مستمى بواحد من الامرين كالحجر. فاذا كانت القضية الموجبة صادقة في وجه واحد ، كانت السالبة صادقة في اربعة اوجه؛ و اذا صدقت الموجبة في خمسة اوجه، كذبت السالبة في ثلاثة اوجه؛ و اذا صدقت السالبة في ثلاثة اوجه واحد .

قال: وعلى هذا المثال يجريان في جميع الكلام . وذكر ان القضايا الموجبة والسالبة قد يكون التقديم و التأخير في اسمائها و حروفها ، وقوة الكلام واحدة، كقول القائل : فلان حي وحي فلان .

(۹۴) قال : ولكنا جدراء بالاحتراس عند اشباه هذا النحو من الكلام ، فائه ربما دخل فيه الغلط . و ذلك ان قائلالو اجرى في قوله : فلان حي وحي فلان ، على ان يقول : الحي فلان ، كان ذلك غلطا ، فان الحي فلان وغير فلان .

ثم ذكر ما يدخل فى الكلام من الغلط بتشابه <sup>۱۸</sup> الاسماع. فقال: ان كان اسم واحد يقع على اشياء شتى، فان المسمى ذلك الاسم لم يسم شيئا واحدا، و لكنه قد سمتى <sup>۱۸</sup> اشياء شتى بقدر ما يقع عليه ذلك الاسم.

قال: فالمثل فی ذلك اسم الكلب الذی یقع علی كلب الاهل م و كلب الماء و الكلب المصور و الكلب الذی یسمی الكلب. ولو سئل رجل احی الكلب ؟ لم یستطع ان یجیب بـ «نعم» او بـ «لا» ، حتی یبیتن السائل عما عنی . فانه ان كان عنی كلب الاهل، فهو حی . وان كان عنی [ال] كلب المصور ر، فلیس بحی . ان كان عنی كلب الاهل، فهو حی . وان كان عنی الله مسألتان: احدیهما التی یسمی مسألة التفویض .

فاما مسألة الحجر، فهى ٢٠ التى يكون جوابها جزءاً منها . و ذلك ان يقول السائل: كان كذا وكذا او ٢٠ لم يكن ، فيكون جواب المسئول ان يقول للسائل: قد كان اولم يكن . فاى ذلك ما قال فهو جزء من مسألة السائل . و انتما يسمى هذا الضرب من السائل مسألة الحجر ، لان السائل ينصب امرين او امورا ، كا نه يوجب ان لابتد من بعضها ، و يحجر على المسئول ان يتجاوزها الى غيرها.

فاما مسألة التفويض ، فالمسألة التى لا يكون فى جوابها شىء عنها. وذلك ان يقول السائل : كذاوكذا <sup>4\*</sup> . فلا يكون فى جوابه <sup>٨\*</sup> شىء من مسألة السائل .

قال : واذا كان صاحب الحجر مصحة المسألته في نصب ما ينصب ، سهل بذلك الجواب على المسئول . وذلك ان يقول السائل : أكاتب فلان ام غير كاتب ؟ أكان كذا وكذا اولم يكن ؟ فيجيبه  $^{46}$  المسئول بـ «نعم» او بـ «لا» .

قال: و ان لم يصتحح السائل مسألته ، لم يستطع المسئول ان يعتجل بالجواب دون الاستثبات. و ذلك ان يقول السائل: أمحرة الدواب مغير محرة ؟ فلا يستطيع المسئول ان يجيب بد «نعم» و لا بد «لا» ، حتى يستثبته، فيقول اى الدواب يعنى ؟ فانته ان كان يعنى ذوات القرون فهى محرة ، و ان كان يعنى غير ذوات القرون فليس كلها محرة .

قال: ربمابلغ صاحب مسألة الحجرفي سوء الوضع لمسألته مالايستطيع المسئول ان يجيبه باثبات شيء مما نصب في مسألته . وذلك انه لوسئل عن رجل ليس [ب] كاتب و لا فارس ، فقال : أكاتبام فارس ؟ لم يكن جوابه الاان يقول : ليس

بكاتب ولا فارس.

قال: وانتما وجه صحتة مسألة الحجر ان يقول السائل اذا سئل عن الشتىء: كذا وكذا هو ام ليسكذلك؟ فلا يكون من احدالامرين بد ^^^ ، فيختار المسئول ايتهما بدأ به ، فيجيبه فيه .

قال: و قد علمنا انه لايحتاج الى كلّ هذا التشديد و التضييق، اذاكان المتكلّم سهلا صحيحا.

قال: لا <sup>۸۸</sup>، ولكنته قديكون من المتكلتمين المتعنت المغلقظ المشاغب، فلابد من الاحتراس والتحريز ممين كان كذلك.

(۹۶) ثم اخذ فى التمييز بين الكلام الذى يستقيم ان يتكلم به مجموعا و مفر قا، و الذى يستقيم الكلام به مفر قا ولا يستقيم مجموعا، و الذى يتكلم به مجموعا ولايتكلم به مفر قا. قال: ولوقال قائل: الانسان حى ،او قال: الانسان ناطق، اوقال: الانسان ذو رجلين ؛ كانت كلمة ^ من هؤلاء الكلمات جائزة مستقيمة يؤخذ بها. ولوقال: الانسان حى ناطق ذو رجلين ، فجمع ث ذلك فى كلمة واحدة ؛ لكان ذلك جائزامستقيما . قال: فهذا مانتكلم أ به مفر قا ومجموعا .

قال: و اما ما نتكلم به مفرقا ، ولا يستقيم الكلام به مجموعا ، فكسيمون الاسكاف الذي كان ردى العمل في صناعته، وقد كان بلغ من الصلاح ما ان سوقر اطيس الفيلسوف كان يكثر ان يجلس اليه و يحادثه . فلو قال قائل: كان سيمون اسكافا، ثم قال: وما كان سيمون صالحا ، كان كل واحد من هذين القولين صحيحا جائزا. ولو جمعها ، فقال: كان سيمون اسكافا صالحا ؛ لم يكن ذلك صحيحا ، لائه كان اسكافا ردينا . قال: فليس سواء قول القائل: كان سيمون اسكافا وصالحا ، وقوله: اسكافا صالحا، كلمة واحدة

(٩٧) قال: ولوارادالمتكلم ان يجمع في كلامه كلما يجوز الكلام بهمفرقا، لاجتمع في كلامه الكذب و اما الهذر ٩٠ لاجتمع في كلامه الكذب والهذر. قال اما الكذب فكما قد بيتنا، و اما الهذر فان القائل انشاء قال: فلان ابيض، اوشاء قال: فلان انسان ابيض. فان هوجمع هذين القولين فقال: فلان الابيض انسان ابيض، كان هذا من الكلام هذرا ذافضول.

ثم انشاء القائل قال: فلان انسان ، و انشاء قال: فلان حيّ ، وانشاء قال: فلان ذور جلين. فإذا اراد هذا كله في كلمة واحدة ، فيقول: فلان انسان حيّ ذور جلين، كان في ذلك فاحش من القول و الهذر . فانسه كان مكتفيا بقوله: فلان انسان، من ان في ذلك فاحش من القول و الهذر . فانسه كان مكتفيا بقوله: فلان انسان، من ان يخبر انه حيّ و انه ذور جلين . لانه ليسمن النه من ليس حيّا ذا رجلين . قال : واما الكلام الذي يستقيم مجموعا ولا يستقيم مفر قا ، فكالرجل الذي يكون حكيما في صناعته جاهلابما سوى ذلك . فان قال قائل : فلان ملا ح حكيم، كان ذلك كاذبا . و انما يمكن كان ذلك جائزا . ولو قال : فلان ملاح وحكيم ، كان ذلك كاذبا . و انما يمكن الكلام من ان يتكلم به مجموعا ، و المجموع من ان يتكلم به مفر قا . فاذا كانت من الاشياء التي يوصف بها الاسم لازمة غير عارضة ، فان الانسان لووصف بانه ومن بانه ابيض كاتب فارس ناطق ميّت ، كان ذلك عرضا غير لازم لكل الناس . و لذلك لا يحسن ان يقال : الانسان ابيض كاتب، فارس . وان كان من النهس من هو كذلك.

قال: و اذا وصف الاسم بالامور اللازمة ، فليبيتن الكلام على تقديم العام و تأخير المخاص ، فليقل : حى ناطق . فانه ان قدم المخاص قبل العام ، فقيل: ناطق حى ، لم يكن ذلك حسنا ، لان ذكر الحيوة بعد النطق فضل ٩٠٠ . فانه لا يخطر على بال احد انكان ناطقا غير حى ، وقد يكون الحى غير ناطق. فلذلك يحسن ان يقال حى ، ثم يبان عنه ، فيقال: ناطق.

(۹۸) قال : ثم حكمنا ان من الصفات التي وصفت بها الاشياء ما يكون ثابتا، ومنها ما يكون متناقضا، و منها ما يكون غير مفصح به . فاما المفصح بتناقضه ، فكقول القائل : الخفاش كالطيّر، وليس كالطيّر ، والخصى ّ رجل و غير رجل . و اما المتناقض الذي هو غير المفصح بتناقضه ، فكقول القائل <sup>۱۱</sup> : الانسان اخرس. فاذا كان حد ّ الانسان انه حي ّ ناطق ميتت ، فكان هذا يصفه بالاخرس، قال : فانما الناطق اخرس، و هذا قول متناقض .

قال : فلو انالمتناقض المفصح المنصح الذي يتكلم به مجموعا ، تكلتم به مفرقا ، لم يكن ذلك جائزا ولا مستقيما . وذلك انه لايجوز ان يقال للخصى : رجل وغيررجل. [وانكان مفرقا تكلتم به مجموعا،] المناهذا جائسزا ، وكان

الخفاش كذلك، لايجوز ان يقال: هو كالطير. فان جمع ذلك، فقيل: الخفاش كالطير، وليس كالطير، جاز ذلك، وحسن.

(٩٩) ثم اخذفي الاخبار عن الكلام الذي ذكر ان الفيلسوفيين يسمّونه الواصف، وهو كقول القائل: فلان الفيلسوف كاتب مجيد.

وكان الذى بدأ بهالاحصاء لعدةالقضايا التى يكون منالضرب منالكلام، فذكران لهذه الضروب منالكلام اربعة اخرى، هى الاسماء. كقول القائل: فلان؛ و الحلية كقوله: فيلسوف؛ والخبر كقوله: كاتب؛ وصفة الخبر كقوله: مجيد.

قال: فقوله: مجيد هوالغاية. وقد بيتنا انه لابد للغاية في كل ضرب مسن ضروب الكلام منانيكون صحيحة محدودة. واما سائر اجزاء الكلام ،فقد يكون محدودا وغير محدود على نحو ما وصفنا منالاسماء و الحروف غيرالمحدودة.

قال: ففى هـذاالـضرب من الكلام ثمان قضايا من الكلام الذى يجمع مع صحة الغاية و تحديدها ان يكون اجزاؤه الثلاثة التى قبل الغاية محدودة ايضا. وذلك كقول القائل: فلان الفيلسوف كاتب مجيد.

و ثمان من الكلام الذي يكون الاول والثاني من اجزائه محدودين. والثالث غير محدود. وذلك كقـول القائل: فلان الفيلسوف، لاكاتب مجيد. ٩٧

و ثمان من الكلام الذى يكون الاول من اجزائه غير محدود و الثالث و الثانى محدودين . وذلك كقول القائل : فلان اللا فيلسوف كاتب مجيد ^^ .

وثمان من الكلام الذى يكون الاول و الثالث من اجزائه محدودين، والثانى غير محدود . وذلك كقول القائل : فلان : اللا فيلسوف كاتب مجبد .

و ثمان من الكلام الذي يكون الاول<sup>٩٩</sup> والثاني من اجزائه غير محدودين و الثالث محدودا . وذلك كقول القائل :،لافلان اللا فيلسوف كاتب مجيد .

وثمان من الكلام الذى يكون الاول و الثالث من اجزائه غير محدودين و الثانى محدودا . وذلك كقول القائل : لافلان الفيلسوف لاكاتب مجيد .

و ثمان من الكلام الذى يكون الاول من اجزائه محدودا و الثانى و الثالت غير محدودين . كقول القائل : فلان اللا فيلسوف لاكاتب مجيد .

فذلك اربع وستون قضية .

قال: فجميع القضاياالتي في ضروب الكلام الثلاثة التي وصفنا مأة واثنتي عشرة قضية . منها اربع وستون في هذا الضرب من الكلام السواصف . واثنتان و ثلاثون في الكلام المؤلف من اسم وحرفين . وست "١٠ عشرة في الكلام المؤلف من اسم وحرف .

(۱۰۰) قال : و مما لابد لنامنه بعد احصاء عدة القضايافي هذه الضروب الثلاثة من الكلام ان يعلم ان الكلام يجيء على مواقيت ثلاثة من مقيم و ماض ومنتظر .

اما المقيم ° ' فكقول القائل: فلان الفيلسوف " ° '.

و اماالماضي فكقوله: كان فلان فيلسوفا.

و اما المنتظرفكقوله: فلان يكون فيلسوفا.٣٠٣

فلا بد لما قداحصينا منعدة القضايامن ان يتثلث بتثليث هذه المواقيت الثلاثة، فيكون ثلاثمأة و ثلاثين .

(۱۰۱) قال : ثم نعلم انوجوه الكلام ثلاثة : واجب ، كقول القائل: النار عرر حارة ، وممكن ، كقول القائل : النار غير حارة ، وممكن ، كقول القائل : النار غير حارة . فيتثلث عدة القضايا تلقاء هذه الوجوه الثلاثة من الكلام ، فيكون الفا وثمانية .

ثم نعلم انهذه القضايا الثلاثةالتي عددنا منالواجب والممكن والممتنع بما يعرف منالفكرة. فانه لوقال قائل: النار حارة والثلجاسود وفلان كاتب، لم يكن في ظاهر الكلام ابانة عن وجوب الواجب وامكان الممكن و امتناع الممتنع مما ذكر، ولم يعرف السامع ماعرف ذلك الابفكرة قبله.

قال: وقديكون من الكلام ما يظهر فيه السامع هذه القوى الثلاث الـتى وصفنا. وذلك ان يقول القائل: ممكن ان يكون فلان كاتب، وواجب ان يكون النـّارحارة، و ممتنع ان يكون الثلج اسود.

(۱۰۲) و مما يظهر في الكلام من هذه القوى الثلاث و ما يكون منها في اصول الامور اختلاف شديد ، لان المتكلم قديستطيع ان يخيل في الظاهر من كلامه قوة الوجوب وقوة الامرفي اصله قوة الامكان. وذلك انقائلا يقول : واجب ان يكون فلان كاتبا . فكاتب فلان في اصول الامور من باب الممكن ، لانه انسان، و الكتاب مما

يكون في الانسان وقدلا يكون . و قد صار في ظاهر الكلام من الـواجب كقوله : واجب أن يكون فلان كاتبا .

وقد يكون الامر فى اصله من باب الواجب والظاهر فى الكلام قوة الامتناع . و ذلك ان يقول : ممتنع ان يكون النتار حارة . فحرارة النار من باب الواجب ، والظاهر فى الكلام قوة الامتناع .

وقد يكونالامر في اصله من باب الممتنع ، والظاهر في الكلام قوة الواجب. وذلك ان يقول القائل: واجب ان يكون النار باردة . فبرد النار في اصول الامور من باب الممتنع ، والظاهر في الكلام قوة الوجوب .

قال: فلا بد الله القضايا من ان يتثلث هذه القوى الظاهرة في الكلام كما يتثلث تلك الثلاث التي يكون في اصول الامور.

القضایاالـتّــى یکون فى تتبـّـــع ضروب اصول الامور ۱٬۵۵ ، فیکون ثلاث آلاف و اربعا وعشرین .

فذاك عدة جميع مايكون من القضايا في جميع ضروب الكلام على جميع الوجوه. (١٠٣) ولما فرغمن احصاء عدة القضايا التي يكون في جميع ضروب الكلام، اخبر ١٠٣ عن حرف الرد و الابطال ، كيف ينبغي لها ان يوضع في الكلام الذي يظهر فيه هذه القوى الثلاث من الوجوب و الامكان و الامتناع. فقال: وجدنا ضروب الكلام الثلاثة التي قداتينا على صفتها من المؤلف من اسم و حرفين. و الواصف انها مواضع الرد و الابطال ، منها ان يقرن بالغايات التي اليهما يساق الكلام وسنبيان ذلك.

اما الكلام المؤلف من اسم وحرف فكقول القائل: فلان فيلسوف. و اذا قال: فلان فيلسوف، كان <sup>۱۰۷</sup> قوله: فيلسوفا، هو الغاية الذي اثباتها اراد. فانه لوكان انما اراد اثبات وجود فلان ، لمازاد على ان يقول: فلان موجود . و انما اراداثبات فلسفته، فقال: فلان فيلسوف <sup>۱۰۸</sup>. فاذا اراد مريد ان يرد هذا القول ، قال: فلان غير فيلسوف . فقد يكون الفلسفة ۱۰۵ فلان ولغير فلان .

و اما الكلام المؤلف من اسم وحرفين، كقول القائل: فلان الطتويل فيلسوف. فاذا قال فلان الطتويل فيلسوف، فاذا قال فلان الطتويل فيلسوف، فليس الطويل الراد ان يثبت به الفلسفة ، ولا ثبات الطول له؛ لماز ادعلى ان يقول: فلان طويل، ولكتنه انما الراد ان يثبت له الفلسفة ، وكان قوله: الطويل الاسم حلية، لاصفة له ، وصارقوله: فيلسوفا، هو الغاية التى لا ثباتها

اجرى الكلام.

و اذااراد مريد رد هذا الكلام،قال :فلانالطويل غيرفيلسوف. فقرن حرف الابطال بالغاية التى اراد المثبت اثباتها ،كما يصنع ١١١ فى الكلام المؤلف من اسم و حرف. ولم يقل: فلان غير الطويل فيلسوف او غير فلان الطويل فيلسوف. فقد يكون الفلسفة لفلان الطويل، ولغير فلان الطويل، ولفير فلان الطويل.

واما الكلام الواصف فكقول القائل: فلانكاتب مجيد. فانه اذا قال: فلان كاتب مجيد، فانه اذا اثبات كاتب مجيد، فليسالنكى اراد اثبات بكتابة فلان. فانه اذا كان انها اراد اثبات الكتابة له، لقال: ۱۲۲ فلانكاتب. ولكنه انما اراد اثبات جودة ۱۲۳ كتابته، فصار قوله: مجيدا، هو الغاية؟ فاذا اراد مريد رد هذا القول، قال: فلانكاتب غير مجيد، فقرن حرف الابطال بالغاية التى اراد المثبت اثباتها.

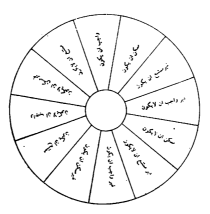
(۱۰۴) قال: و قدفرغنا من الابانة عما ذكرنا من هـذا فيمـا تقديم من قولنا. قال: ولكنتا لم نكره اعادته في هذا الموضع ليوضح بذلك عما اردنا ١١٠ ذكـره من ان حرف الابطال كما ان مواضعها فـي ضروب الكلام التي و صفنا ان تقرن بالغايات، فكذلك يكون مواضعها في الكلام الظاهر فيه قوة الوجوب او الامكان او الامتناع عند الغاية.

قالوا: اذا ظهرت فى الكلام اجزاء هذه القوى، كانت هى الغاية، و كانموضع حروف الأبطال ان يقرن بها، و ذلك انه اذا قال قائل: ممكن ان يكون فلان فيلسوفا، فليس الذى اراد اثبات الفلسفة، ولكنه انما اراد اثبات المسوف. ان يكون فيلسوفا. و لو كان انما اراد ان يثبت له الفلسفة، لقال: فلان فيلسوف. ولكن اراد ان يخبران ذلك ممكن ، فصار قوله: ممكن، هو الغاية. فاذا اراد مريد (رد هذا القول، كان رد ان يقول: غيرممكن ان يكون فلان فيلسوفا، فيقرن حرف الرد و الأبطال بالغاية. فان ازاله عن هذا الموضع ، فقال: ممكن ان يكون فلان غير فيلسوف، ان يكون فلان فيلسوف، من ان يكون فلان فيلسوف؛ من ان يكون فلان فيلسوف عنه ان الأمر قديمكن من ان يكون فلان فيلسوف في النا الأمر قديمكن من ان يكون فلان فيلسوف في الكان هذا القول ايضا غير ناقض لما اراد نقضه، فقد يكون الفلسفة لفلان ولغيره .

فقال: وكذلك موضعه في كلكلام يظهر فيه شيء من هذه القوى الثلاث<sup>٢١</sup> التي وصفنا، فنقيضة ممكن غير ممكن ونقيضة ممتنع غير ممتنع.

(۱۰۵) قال: و اذا ظهرت هذه القوى الثلاث فى الكلام تولدت ۱۲۲ منها اثنى عشر قضية من بين موجبة وسالبة، لكل واحدة منهن اربع. وهى: ممكنان يكون، و ممكن ان لايكون، و نقيضاهما غير ممكن ان يكون، وغير ممكن ان لايكون. واجب ان يكون، و واجب انلايكون، ونقيضا هماغيرواجب ان يكون،غير واجبانلايكون. وممتنع ان يكون و ممكن ان لايكون،و نقيضاهما غير ممتنع ان يكون، وغيرممتنع ان لايكون، وغيرممتنع ان لايكون.

نصف الدائرة ست،قضایا مشاهدة ،والنصف الآخر لنقائض تلك الست. فبدأ فوضع نصف الدائرة ست،قضایا مشاهدة ،والنصف الآخر لنقائض تلك الست. فبدأ فوضع في صدر الدائرة فمن المنصف من النصف المشاهد ممكنا ان یكون، واسفل منه غیر ممتنع ان یكون، و اسفل منه غیر واجب ان لایكون . وضع فوق ممكن ان یكون واجب ان یكون ، وضع فوق ممكن ان یكون واجب ان یكون ممتنع ان لایكون ، وفوق ممتنع ان لایكون غیر ممكن ان یكون فنانا بدأ الناظر بالموضع الذی وضع فیه غیر ممكن ان لایكون عیر ممكن ان لایكون ، شم هبط، لم یزل فی قضایا مشاهدة، حتی یستوفی الست التی فی احد النصفین. و ذلك ان الامر الذی لیس یمكن ۱۲۰ الاان یكون ،ممكن ان یكون ، واجب ان یكون ، والواجب ان یكون ،ممكن ان یكون واجب ان یكون ، غیر واجب ان لایكون . والممكن ان یكون غیر ممتنع ان یكون. وغیر الممتنع ان یكون ، غیر واجب ان لایكون . ثم بحذاء كل واحد من هولاء الست نقیضها. و سنبیتن عنهن ان شاء الله تعالی . ۱۲۵



(۱۰۷) وقد شغب شاغبون عند نظم ارسطاطالیس ما نظم من هذه القضایها، فقالوا: کیف یزعم ۱۲۶ قول القائل: واجب انلایکونملایم لقول من یقول: ممکنان یکون، و الامر الواحد کائن لامحالة ، والممکن قد یکون وقد لایکون. فقد کان رد ارسطاطالیس علیهم ان قال: ان کهان قول القائل: واجب ان یکون، غیر ملائم لقول من یقول: ممکن ان یکون؛ فان ممکنا ۱۲۰ و غیر ممکن نقیضان. فاذا کان کل شیء منالکلام ملائما لاحدهما، لم یکن بد من ان یکون ملائما للآخر ۱۲۰ فیان ول القائل: واجب ان یکون ملائما للآخر ۱۲۰ فیان کان قول القائل: واجب ان یکون ملائما لقول من قال: غیر ممکن ان یکون، و کان قول القائل: الامر غیر الممکن غیر الواجب؛ فالامر الواجب غیر الواجب. فهذا هو الکذب البین. فانما دخل علیکم الخطاء من قبل ان کنتم ظننتم ۱۳۰ ان قول القائل: ممکنان یکون لایقع الا علی ماقد یکون وقد لایکون. و یقوله ممکنان یکون لایم الذی هو قد یکون وقد لایکون. و یقوله اللامر الذی هو واجب لامحالة. و ذلك انه ان قال: ممکن ان یکون فلان کاتبا، فذلك مما قد یکون وقد لایکون. وان قال: ممکن ان یکون فلان کاتبا، فذلك مما قد یکون وقد لایکون. وان قال: ممکن ان یکون التار حار آه، فذلك مما قد یکون وقد الایکون. وان قال: ممکن ان یکون التار حار آه، فذلك مما قد یکون وقد الایکون. وان قال: ممکن ان یکون التار حار آه، فذلك مما قد یکون وقد الایکون. وان قال: ممکن ان یکون النار حار آه، فذلك

قال: وانما الفصل بين الممكن والواجب، ان الممكن اعتم من الـواجب، ولذلكوصفنا في صدر الدائرة. فكل واجب ممكن، وليس كل ممكن بواجب.

(١٠٨) ثم اخبر عن الايجاب كقول القائل: فلان بذى القولين اولى بمناقضته الابطال، كقول القائل: فلان غير قوام. الايجاب المخالف كقوله: فلان فاجر، فاثبت ان الابطال اولى بتناقضه الايجاب المخالف، وكان مما اثبتت به. و ذلك ان قال قدعلمنا ان لكل قضية نقيضة . فان جعلنا الايجاب المخالف نقيضة للقضية الواجبة الموجبة ، وجدنا للقضية الواحدة نقائض شتى . و ذلك ان يقول القائل: فلان نائم، فيقال في خلافه: فلان يأكل، فلان يشرب، فلان يعمل، في اشباه ذلك من القضايا التي كلها يبطل النوم. واذا كان جميع هذه القضايا نقايض لقول القائل «فلان نائم»، كان قول القائل «فلان نائم» نقيض هذا، فيكون للقضية الواحدة نقائض شتى ، والقضية الواحدة نقائض شتى ، والقضية الواحدة نقائض شتى ، والقضية الواحدة نقيضة لقضا يا شتى.

وانما الوجه المستقيم في تناقض الكلام ان يفردكل قضية بنقيضها، فليلقى «نعم» ١٣٢ برلا» و «لا»برنعم».

(۱۰۹) ثم تثنى بحجة اخرى، فقال: ان صدق القائل ان يقول للشيء الحلو وهو حلو، صدق فيما اوجب له مما هو فيه. وقوله غير مر مصدق فيما نفى عنه ما ليس فيه، ولذلك يكون كذبا منه ان يقول للحلو هو غير حلو، فيكون كذبا ايضا هو مر فير ان قوله: هو غير حلو كذب فيما الله عنه مما هو فيه، وقوله: هو مر كذب فيما اوجب له مما ليس فيه. و الكذب فيما هو فيه نقيضة للصدق فيما هو فيه. و ذلك ان يقول قائل: هو حلو، ويقول آخر: هو غير حلو، والكذب فيما ليس فيه، وذلك ان يقول آخر: هو غير حلو، ويقول آخر: هو مومر.

(۱۱۰) ثم ثلث بحجة اخرى ،فقال ان زعمنا ان الايجاب المخالف هو نقيضة للايجاب، فستجد من القضايا ما لانقيض له. فانه ليس لكل شيء يوجد خلاف، كما يوجد خلاف الحسن القبح وخلاف البر الفجور ١٣٥٠.

و ذلك ان لو قال قائل: فلان موجود ، ولم يستطع الراد ان يوجب على فلان شيئا فيكون [ضد] وجوده، و ذلك ان الوجود لاضد له، وان شيئا من الصفات الا بثباته (؟)، فليس لواحد الرد عليه قوله الا ان يقول، فلان غير موجود صادقاو كاذبا. و ذلك شاهد على ان الابطال اولى بمناقضة الايجاب المخالف.

(۱۱۱) ثم ربتعبحجة اخرى، فقال: ما الذى يرد بهالراد قول القائل: من الاشياء ما ليس بحلو، من الاشياء ما هو مر ، فليس هذا براد لقوله: من الاشياء ما ليس بحلو. لان الامر ممكن من ان يكونا صادقين، فيكون من الاشياء ما ليس بحلو، ويكون منها ما هو مر . ام يقول: من الاشياء ما ليس مر ا، فهذا ايضا غير راد لقوله ، لان الامر الممكن من ان يكون من الاشياء ما ليس حلوا، و يكون منها ما ليس مرا، ام يقول: من الاشياء ما هو حلو. فليس هذا براد لقوله فقد يكون من الاشياء ما ليس حلوا، ويكون منها من الاشياء ما ليس حلوا، ويكون منها ماهو حلو. فليس واجدا لقوله نقيضة، الا من الاشياء ما ليس من الاشياء ماليس حلوا.

(۱۱۲) ثم خمس بحجة اخرى، فقال: ان من الدليل على الابطال هونقيضة الايجاب، انه لما بدأ بالابطال، لم يكن له نقيضة الاالايجاب. و ذلك قائلا لوقال: فلان غير كاتب، لما وجد الراد عليه لقوله نقيضة الاان يقول: فلان كاتب.

(۱۱۳) ثم سد س بحجة اخرى فقال: انه اذا قال القائل: فلان حسن، و قال الراد عليه: فلان قبيح؛ فليس السامع بعالم اى قوليهما قد مضى ، دون ان يستننى يالفكرة ، فيعلم بين الحسن و القبح ضدان ١٣٧، و ان الشيء الواحد لايجتمع ان يكون حسنا قبيحا، فيدله ذلك على تناقض قوليهما.

و اذا قال القائل: فلان حسن [و قال السراد عليه:] فلان غير حسن ١٣٨ لـم يحتج ١٣٩ السامع في معرفة تناقض قوليهما الى اكثر من السمع.

قال : فكل هــذا دليل على ان الابطــال اولى بمناقضة الايجاب المخـالف . و الله اعلم .

تم الكتاب الثالث.

قد اتممنا كتاب فريار مانيس وهذا حين صرنا الى كتاب انو لوطيقا.

(۱۱۴) و قد اخبرنا في ما تقدم من قولنا: انه هوالكتاب الذي انتهى فيه ارسطاطاليس الدى عايته التي اراد من ايضاح السبيل الدى يسلك طلاب العلم فيما يحتاجون اليه من الاستدلال بظاهر الامور على خفيها.

و بيتنا كيف لايستغنى فى ذلك بضروب الكلام الاربعة التى هــى الامر و السؤال والمسئلة و الخبر الا بالخبر الذى فيه الفصل و القضايا.

وكيف سمتى القضايا مقد مات لما يلزم من الحجة التى فيه تقديمها فى كل امر طلب علمه، وكيف قستم القضايا بالقسمين اللتذين وصفنا من الاثبات والابطال، وكيف سمى المثبت موجبا بايجاب الشيء للشيء ، كقول القائل: فلان كاتب؛ وسمى المبطل سالبا بسلبه الشيء عن الشيء ، كقول القائل: فلان غير كاتب؛ وسمى المبطل سالبا بسلبه الشيء عن الشيء ، كقول القائل: فلان غير كاتب؛ وسمى القضية من الاسم وما يحمل على الاسم، الحد الموضوع والحد المحمول. وكيف لايكتفى على الاستدلال على الامر الخفى بالقضية الواحدة دون ان يقتر ن قضيتان.

وكيفلايكون للقضيتين اقتران الاعلى احد ضروب ثلاثة:

اما ان بوجب شيئا لشيء آخر، كقول القائل: النفس لكل حسى ، و الحيوة لكل انسان. و امنا يسوجب شيئا واحدا لشيئين اثنين، كقول القائل: النتفس لكل انسان، و النتفس لكل حمار. و اما ان يوجب شيئين لشيء واحد، كقول القائل: النتفس لكل انسان.

وكيف سمى ۱۴۱ القضيتين المقترنتين على اى هذه الوجوه الثلاثة ما كان قرينة، وسمى الحد الذى يشترك فيه القضيتان المقترنتان الواسطة، وسمى الحدين اللذين يتفر دكل واحدة من القضيتين بواحد منها الحاشيتين.

فليكن ما يلزم قارىءهذا الكتاب من الحاجة الى الحفظ معانى ما يجرى فيها من هذه الاسماء منه على ما ذكره .

تم كتاب فريارمانيس و ابتدأ كتاب انولوطيقا

## الجزء الثالث من كتاب المنطق لارسطو طاليس

بسم الله الرحمن الرحيم و به نستعين١٩١

(١١٥) افتتح ارسطاطاليس كتاب انولوطيقا، بل قال قدا نتهينا الى القول فى البيانات كيف تبيّنت ١٤٢ وكيف يستخرج البيان، وما المقدمات، وما الحدود، وما الصنايع ايّها المنقوض١٤٣.

ثم كان الذى بدأ به تحديد المقدمات التي هي القضايا.

فقال: المقدمة هي الكلمة ان يوجب الشيء للشيء،او يسلبه اياه . وقديكون ذلك عامًا وخاصًاومهملا ومخصوصا.

و العام ان يكون الشيء في كل الشيء، و لا يكون في شيء منه ، كقول القائل : كل انسان حي ، وقوله: ليس احد من الناس بحي .

و الخاص ان يوجب الشيء لبعض الشيء و ابطاله عن بعض. كقوله : بعض الناس حيى ، او قوله : بعض الناس بحى ، او قوله : بعض الناس غير حي .

و المهمل ان يوجب الشيء للشيء او يسلبه اياه ، بغير ابانــة عن كل ولا بعض. و ذلك قول القائل: الانسان حي ، الانسان غير حي .

و المخصوص كقوله: فلان، او كقوله: هذا الانسان موجبا ليس له شيع٩٣٠

او مبطلا له عنه.

قــال وفصل بين مقدمــة اليقين و مقدمة المتابعة ، لأن مقدمـة المتابعة ربما صحيحة على كل حال .

(۱۱۷) و لمنا فرغ من القول في المقدّ مات ؛ اخبر عن الحدود ، و قال : الحدود هي اقسام المقدّ مات النّبي يقسم اليها ، فلذلك الاسم الموضوع ، و ما يحمل عليه .

و بالعدل سمى اقتسام المقدمات الحدود. و ذلك ان لكل ارض حـواشى هى حدودها الـتى لا يغادر منهـا شىء، و لا يتجاوزهــا ۱۴۶ متجــاوز، الاصار على غير ۱۴۷ تلك الارض.

فذلك المقدمة التى هى القضية، لها حاشيتان هما حدّ اهما: احد هما الاسم، و الآخر ما يحمل على الاسم. فليس قبل الحدّ الاول و لا بعد الحدّ الثّانى منها شيء، و لا يتخطّ هما متخطّ، الاصار الى غيرهما.

فاماً قوله: ان الحدود هي اقسام المقدمات التي يقسم اليها، فانتما قال ذلك، لان المقدمات انما تؤلف من الاسماء وما يحمل عليها، و انما انقسم الشيء الى ما منه مؤلف.

(۱۱۸) و لما فرغ من صفة الحدود؛ اخذ في تحديد الصنايع، فقال: الصنايع الصحيحة صنعتان: مكتفية ومحتاجة. قال: فالصنعة المكتفية ان يقدم المتكلم ۱۴۸ اشياء بيانها ۱۴۹، فيظهر من تبيينها غيرها، يكون اما صحيحا لايحتاج

تبيينه الى الزيادة في الشهود التي قد مت له، و لا الى تحريك شيء منها.

و الصنعة المحتاجة ان يكون الشيء المذى يظهر من بين الاشياء المقدمة محتاجاً في تبيينه المي ان يزاد في الاشياء التي قد مت له شيء او اشياء ، حتى تبين صحته.

و اما قوله: ان الصنعة ان يقد م اشياء يظهر من تبينها شيء، فانما قال: تقدم اشياء، و لم يقل: يقدم شيء، لما قد ذكرنا من بعد القضية الواحدة من ان يخبر عن اكثر من نفسها. و انه اراد ان يفر ق بين الصنعة الصحيحة الصادقة و بين المنكسر الكاذب من صنايع الكاذبين المسمين انفسهم بالايجاب، الذين لايقد مون في الصنعة الا مقدمة واحدة . كقوله: فلان متزين، فهو فاجر . فلان يغيب بالليل فهومغور . اتى فلان الفقير فلان الغنى ، فلان يستسلفه . وانما يفعلون ذلك طلبالتشبيه الباطل على الضعفاء، وفرارا من تقديم المقدمات بالعوام العظام، لما يكرهون من ظهور كذبهم . من المغيب في قالوا: فلان متزين، وكل متزين فاجر؛ اذا ظهر كذبهم ، من الغيب من وكذلك المغنى ، وكل فقير اتى وفلان الغنى أب فلان المغور . وكذلك من قولهم منكشف الكذب ظاهر الانكسار. فقلان يستسلف فلانا؛ لكان كل ذلك من قولهم منكشف الكذب ظاهر الغنى لغير فقد ترين غير الفاجر ، و يغينب بالليل غير المغور ، و يأتى الفقير الغنى لغير طلب السلف .

و اما قوله: يظهر من بينها شيء غيرها ، فائما اراد ان يفرق بذلك بين الصنعة النافعة التي سمتها الفيلسوفيون الصنعة غير النافعة التي سمتها الفيلسوفيون دلالوس ١٥٢. وهي التي يكون نتيجتها بعض ماتقدم فيها، كقول القائل: اذا كانالنهار فالشمس طالعة، و اذا كانت الشمس طالعة فهو النهار. نتيجة هاتين المقدمتين انه: اذا كان النهار فهو النهار. وانما تقدم المقدمات ليستدل بها على غيرها. فاذا كانت لا تدل الا على انفسها، فليس صاحبها بمستفيد علما.

و اما قوله: ان الصنعة المكتفية ان تقدم اشياء يظهر من بينها شيء يكون

تاما صحيحا، فلا يحتاج في تبيينه الى الزيادة في الشهود التي قد مت له، و لا الى تحريك شيء منها؛ فانها اراد بذلك ان يفرق بين الصنعة الكاملة التي لايحتاج في ثبت نتيجتها الى زيادة في مقدماتها، و لا الى تحريك شيء منها. و ذلك ان يقول القائل: النفس لكل حي ، و الحيوة لكل انسان، ليثبت بهاتين المقدمتين ان النفس يكون لكل انسان، غير مدفوع ذلك، و لا يحتاج الى استشهاد عليه باكثر من الشهود التي قد مت له ١٥٠٠.

و الصنعة الصحيحة غير الكاملة يكون نتيجتها صحيحة، ولا تستغنى فى اظهار صحتها عن الزيادة فى الأشياء التى قدمت لها. وتلك الزيادة على وجهين: احد هما قلب المقدمات. و الآخر رفع الكلام السى الاحالة والامتناع، و سنأتى ١٥٠ ببيان ذلك فى موضعه.

(١١٩) ونحن جدراء ان نعلم ان النتيجة الصحيحة المستقيمة لا يكون الحدّ المحمول الحدّ المحمول من مقدمتيها معتدلتين، او يكون الحدّ المحمول اعم من الحد الموضوع.

و امــا المقدمة التي يعتدل فيهــا الحدّ المحمول والحدّ الموضوع، فكقول القائل : كل انسان ضحــّاك، وكل ضحــّاك انسان.

و امــا المقدمة التى يكونالحد المحمول فيهـا اعــم من الحد الموضوع، فكقول القائل :كل انسان حى ، فان الحيوة اعم من الانسيّة، لان كل انسان حى ، و ليس كل حى انسانا .

قال: و امــا اذا كان الحدّ الموضوع اعم من المحمول، فلا يكون النتيجة نافعة. قال: ربما اراد المتكلّم ان يبيّن بالتبيين الخاصّ. عن الشيء الخاص. ومن ذلك ان نقول: اما اذا كان فلان وفلان اللّذين كانوا يغيبون بالليل قد ظهر منهم الفجور، ففلان اللّذي يغيب فــاجر، وليس هذا ببيان، و لكنه نسبة.

قال : و ربّما ابان المتكلّم بالامر الخاص على الامرالعام . و من ذلك ان يقول القائل.كل دابّة ذات قرنين فلا اسنان لها في مقدّم فيها.

قال: فهذا مما ليس الناس مستوين في العلم به كاستوائهم في العلم بحرارة النار و رطوبة الماء وسائر ما اشبه ذلك من الامور الواضحة البينة.

قال: فاذا سأل البينة ۱۵۵ على ما قال ، جاء بالشاة و البقرة و الظّبى و الأبل وسائر ذوات القرون، وكانت شهوده خواص ، ولم يكن لقوله على ذلك بدفع . و نحن مسمون هذا الضرب «الملتقط» ، لانه علم يلتقط من اشياء صغار خواص، حتى يصير كالعلم.

قال: وليسكما ذكرنا من الامور الجسام الظاهرة التي اذا ذكرها الــذاكر، لم ينكرها احد ولم يسأل عليها بينة .

(۱۲۰) و قد شغب شاغبون عند ما ذكر ارسطاطاليس من ان البيتنات لايكون الا بالصنايع ، فقالوا ان كل شيء لايعرفالابصنيعة، فلا للصنيعة بعينها من صنيعة يعرف بها تلك من اخرى. و ذلك ما لاينقضى، ولا درك لما لاينقضى.

و كان مما رد به ارسطاطاليس قولهم هذا الذى ارادوا به تلبيس اصول العلم ، ان قال : كما ان الدخان اذا نظر اليه ، استدل به على النار ، و لم يحتج الدخان الى ان يستدل عليه بغيره ؛ فكذلك للامور اصول ظاهرة ، و يستدل بها على ما خفى منها ، و لايحتاج الى الاستدلال على تلك الاصول بغير انفسها.

قال: و انما الصنيعة الاستدلال بالظاهر على ما خفى. و كان فيما جرى من كتاب ارسطاطاليس فى وصف المقدمة و الصنيعة ان ذكر انه لافصل فى معانى الكلام من ايجاب الشيء فى كل شيء او ايجابه لكل شيء، و ذلك كقول القائل: البياض لكل ثلج، و قول التائل ثلج ابيض، فكلا القولين اوجب البياض لكل الثلج،

(۱۲۱) و لما فرغ من القول في تحديد المقدمة و الصنيعة، اخذ في الاخبار عن القضايا التي هي المقدمات كيف ينقلب ، و ايها التي يصح لها الانقلاب العام ، و ايها التي لا يصح لها انقلاب عام و لاخاص .

قال :و لابد للقضية من ان يكون موجبة اوسالبه عامة اوخاصة او مهملة، ظاهرة فيها قوة الوجوب او الامكان او الامتناع،اوغير ظاهرة ذلك فيها .

السالبة العامة ينقلب سالبة عامة . و ذلك انه ان لم يكن احد من الناس برا ، فليس احد من الابرار بانسان. و القضية الموجبة العامة ينقلب موجبة خاصة . و فلك انه اذا كان كل الناس برا ، فبعض الابرار انسان. و القضية الموجبة المعامة ينقلب موجبة المخاصة ، فلك انه اذا كان كل الناس برا ، فبعض الابرار انسان. و القضية الموجبة المخاصة ، ينقلب موجبة خاصة ايضا ، و ذلك انه اذا كان بعض الناس برا ، فبعض الابرار انسان. و القضية السالبة المخاصة لايصح لما الانقلاب. فان القائل ان استطاع ان يقول: ليس كل حي بانسان، فلن يستطيع ان يقول ليس كل انسان بحي . و اذا ظهرت في الكلام قوة الوجوب، فالقضية السالبة العامة ينقلب سالبة عامة ايضا. فانه و ان كان غير واجب ان يكون احد من الناس برا ، فهو غير واجب ان يكون احد من الابرار انسانا .

(۱۲۳) والقضية الموجبة العامة والموجبة الخاصة ينقلبان موجبتين خاصتين ايضا. فانتهان كان واجبا ان يكون كل انسان برا فهو واجب ان يكون بعض الابرار انسانا . وكذلك انكان واجبا ان يكون بعض الناس برا ، فهو واجب ان يكون بعض الابرار انسانا . و القضية السالبه الخاصة لايصح لها انقلاب . فان القائل ان استطاع ان يقول: ليسكل النتاس بحى، يجب لهان يكون فيلسوفا ، فلن يستطيع ان يقول: كل فيلسوف يجب ان يكون انسانا. قال: و اذا ظهر في الكلام قوة الأمكان ، فان القضية الموجبة العامة اوالخاصة تنقلبان موجبتين خاصتين. و قدة الأمكان ، فان القضية الموجبة العامة اوالخاصة تنقلبان موجبتين خاصتين. و الأبرار انسانا. وكذلك ان كان ممكنا ان يكون كل انسان برا ، فهو ممكن ان يكون بعض الابرار انسانا . و القضيته السالبة العامة لايصح لها الانقلاب، فان القائل ان بعض الابرار انسانا . و القضيته السالبة العامة لايصح لها الانقلاب، فان يستطيع ان يقول عبر ممكن ان يصير احد من الشيوخ شابا ، فلن يستطيع ان يقول: غير ممكن ان يصير احد من الشيوخ شابا ، فلن يستطيع ان يقول: غير ممكن ان يصير احد من الشيوخ شابا ، فلن يستطيع ان يقول: غير ممكن ان يصير احد من الشيو خشابا ، فلن يستطيع ان

واكتفى فى ذكر الكلام الذى يظهر فيه قوة الامتناع بان اخبر بان قول القائل: ممتنع ان يكون، مثل قوله: غير ممتنع ان يكون، مثل قوله: مكن ان يكون، مثل قوله: ممكن ان يكون.

(۱۲۴) قال: فاما المهمل فلايصح لموجبه و لالسالبه الانقلاب. فان القائل ان استطاع ان يقول: الانسان حي ، فلن يستطيع ان يقول: الحي انسان. فان الحي قد يكون انسانا و غير انسان. و ان استطاع ان يقول: الانسان غير كاتب لوجود الاميتين من الناس، فلن يستطيع ان يقول: الكاتب غير انسان.

(۱۲۵) وقدوضع من حروف المعجم مو اضع الاسماء التي يجرى عليها الكلام، و جعلها ابدالا لها ومحنا ١٥٩ لما اخبر عنه من انقلاب القضايا الثلاث ، و تصحيح انقلابها من السالبة العامة و الموجبة العامة و الموجبة الخاصة.

فقال: ان القضية السالبة العامة ينقلب سالبة عامة ، فانه لايكون شيء من الالفات باء ،فانه ليس شيء من الباآت بالف.

و القضيّة الموجبة العامّة ينقلب موجبة خاصّة، فانّه ان يكن كــل الالف باء، فبعض الباآت الف. و القضيّة الموجبة الخاصّة ينقلب ايضا موجبة خاصّة، فانه ان يكون بعض الالفات باء، فبعض الباآت الف.

و قد علمنا ان الذى اتينا عليه قيل ذكر هذه الحروف من محن ١٠٥٠ ما ذكر من انقلاب القضايا قدكان كافياء ولكنه يكثر ان يستعين بهذه الحروف بعضها ابدالا للاشياء فيما يجرى في كلامه من ذكر المقدمات والصنايع في مابقي من كتاب. فكرهنا ١٩٠١ ان يهجم عليها الناظر في هذه الكتب قبل ان يقدم له من ذكرها ما يعرف ١٩٠٢ به حالها و الموضع الذي وضعت ثمة ١٩٠٣.

(۱۲۶) ولما فرغ من الاخبار عن انقلاب المقدمات، اخذ في احصاء عدة الصنايع، وبين صحيحها من منكسرها ۱۶۴، و التفريق بين الصحيح البيتن الصحة و بين الصحيح الغير البيتن الصحة ، و الابانة عن صحة مالم يكن منها ما [هو]بيتن الصحة، بقلب المقدمات وبرفع الكلام الى الاحالة و الامتناع.

فذكر ان ضروب القرائن التي منها يكون الصنايع ثلاثة ،كما قـد بيـّنا في صدرالكتاب .

(۱۲۷) احدهما الضرّب الذي يكون حاشيته الاولى محمولة على الواسطة، و الواسطة محمولة على السيء، ثم يوجب و الواسطة محمولة على حاشيته الاخرى. و ذلك ان يوجب شيئا لشيء، ثم يوجب ذلك الشيء لشيء آخر ، كقول القائل: النفس لكل ذي حيوة، والحيوة لكل انسان. و هذا هو الضرب الذي ما كان فيه من صنعة صحيحة ، كان بيسّن الصحة كلاما مكتفيا انباً عنه بالتصوير:

النفس لكل ذى حيوة و الحيوة لكل انسان

(۱۲۸) والضرب الثانى الذى يكون واسطته محمولة على حاشيته كليهما. و ذلك ان يوجب شيئا لشيئين، كقول القائل: الحيوة لكل انسان ، و الحيوة لكل حمار. الحيوة مشترك في حد محمول فيهما جميعا، وذلك الحد هو الحيوة .

الحيوة لكل انسان الحيوة لكل حمار

(۱۲۹) والضرب الثالث الذي يكون حاشيتاه كلتيهما محمولتين على واسطته. وذلك ان يوجب شيئان لشيء، كقول القائل: الحيوة لكل انسان، و الضّحك لكل انسان، مشتركين في حدد موضوع فيهما جميعا، و ذلك الحد هو الانسان ١٩٥٠. الحيوة لكل انسان ،

الضحك لكل انسان.

(۱۳۰) قبال: و مما كان فى الضرب الثانى والثالث من صحيح الصنايع كان غير كامل ولا بيتن الصحة، حتى بان صحته بان تقلب مقدماته، حتى يصير الحاشية الضرب الاول الكمامل ، و يرفع الكلام الى الاحمالة و الامتناع ، على مما سيأتى على بيانه .

(۱۳۱) و ذكر ان في كل واحد من هذه الضروب الثلاثه ستة عشر قرينة من بين صحيحة النتيجة ومنكسرتها على اختلاف المقدمات الموجبة و السالبة العامة و الخاصة ، و ذلك ثمان و اربعون.

و انما كانت القرائن في كــل ضرب من هذه الضروب الثلاثة ستة عشرة ،

لان القرينة قضيتان مقترنتان، كما قد وصفنا. ولايكون القضيتان مقترنتان الا على احد ستة عشر وجها:

اما ان یکونا جمیعا موجبتین عامتین (۱)، و اما ان یکونا جمیعا سالبتین [عامتین] (۲)، واما ان یکون الاولی سالبة عامة و الثانیة موجبة عامتة والثانیة موجبة خاصة یکون الاولی موجبة خاصة والثانیة سالبة عامة (۴) واماان یکون الاولی موجبة خاصت (۹)، واماان یکون الاولی موجبة خاصت (۹)، واماان یکون الاولی موجبة خاصت (۲)، واما ان یکون الاولی موجبة خاصت واما ان یکون الاولی موجبة خاصت والثانیة موجبة خاصت والثانیة سالبة عامت والثانیة موجبة غامت (۱)، واما ان یکون الاولی موجبة خاصت والثانیة سالبة عامت (۱)، واما ان یکون الاولی موجبة خاصت والثانیة سالبة خاصت (۱۱)، واما ان یکون الاولی موجبة خاصت والثانیة سالبة خاصت والثانیة موجبة عامة (۱۱)، و اما ان یکون الاولی موجبة خاصت والثانیة سالبة خاصت والثانیة موجبة خاصت خاصت والثانیت الاولی سالبة خاصت والثانیت موجبة خاصت والثانیت الدولی سالبت خاصت والثانیت موجبة خاصت خاصت اللولی سالبت خاصت والثانیت الدولی سالبت خاصت والثانیت الدولی سالبت خاصت والثانیت موجبت خاصت اللولی سالبت خاصت والثانیت الدولی سالبت خاصت والثانیت الدولی سالبت خاصت والثانیت خاصت الدولی سالبت خاصت الدولی سالبت خاصت الله دولی سالبت خاصت والثانیت خاصت الله دولی سالبت خاصت والثانیت خاصت الله دولی سالبت خاصت الله دولی سالبه دولی سالبه دولی الله دول

فذلك ستة عشر لايستطيع ان يكون اقل من ذلك و لاا كثر.

(۱۳۲) ثم احصى عدة صحائح ۱۳۲ الصتنايع، فــذكر انها اربعة عشر: اربع في الضرب الأول، و اربع في الضرب الثاني، و ستة ۱۶۸ في الضرب الثالث.

ثم احد في احصاء ما في كل واحدة من هذه الضروب الثلاثة من الصّنائع و الابانة عن صحة الصحيح و انكسار المنكسر منها . وكان الذي بــدأ به الضرب الاول .

(۱۳۳) فقال: الصّنيعة الاولى من الضرب الاول اذا كانت الحاشية الاولى في كل الواسطة، و الواسطة في كل الحاشية الاخــرى ؛ صحّت النتيجة، وكــان واجبا ان يكون الحاشية الاولى في كل الحاشية الآخرة .

وذلك ان يقال : الالف في كل باء، و ب في كل ج ، فيكون النتيجة غير المدفوعة ان يكون الف في كل ج.

ونظير ذلك من الامور ان يقال: النفس لكل حى، و الحيوة لكل انسان، و الجب ان يكون النفس لكل فسى كل انسان. و ان نكس فقيل: كل انسان حى، و كسل حى ذو نفس ؛ كان ذلك ايضا موجبا لان يكون كل انسان ذو ١٩٩٩ نفس. وكلا الوجهين سواء.

و ذلك ان يقال: الف لا في شيء من ب، و ب في كل ج، فيكون واجبا ان يكون الالف لايكون في شيء من الجيمات.

و نظير ذلك من الامور ان يقال: الحمارية لا في واحد من الانس ١٣٦، و الانسيّة في كل الضّحاك، فيكون النّتيجة الواجبة ان الحماريّة لا في شيء من الضّحاكين.

(۱۳۵) الثالثة و اذا كانت الحاشية الأولى فى كلّ الواسطة، و الواسطة فى بعض الحاشية الآخرة ؛ صحــّت النتيجة ، وكانت واجبة ان يكون الحاشية الأولى فى بعض الحاشية الآخرة .

كقول القائل، الضحك في كل انسان، و الانسية في بعض الحيوان، فيكون النتيجة التى لابتد منها ان يكون الضّحك النّدى هو الحاشية الآخرة . الحيوان الذي هو الحاشية الآخرة .

(۱۳۶) السرابعة و اذا كانت المحاشية الأولى لا في شيء من السواسطة ، و الواسطة في بعض المحاشية الآخرة ؛ صحت النتيجة، فكسان ١٧٠ واجبسا ان يكسون المحاشية لآخرة .

كقول القائل: الاسدية لا في شيء من الحمير و الحمارية في الدواب، فيكون النتيجة الواجبة ان يكون الاسدية التي هي الحاشية الاولى لا في كل الدواب التي هي الحاشية الآخرة.

(۱۳۷) المخامسة و اذا كانت الحاشية الأولى في كل الواسطة ، و الواسطة لا في شيء من الحاشية الآخرة ؛ لم تجب نتيجة ، و ذلك ان الحاشية الأولى ربما كانت في الحاشية الآخرة و ربما لم يكن فيها.

كقول القائل: الحيوة في كل انسان، و الانسية لا في كل شيء من الحمير، في جد الحيوة التي هي الحاشية الآخرة ٢٠٠٠. فيوجد الحيوة التي هي الحاشية الآخرة ١٧٥٠ فيقول: الضحك في كل الانسان، و الانسية لا في شيء من الحمير، فيوجد الضحك الذي هو الحاشية الآخرة.

(۱۳۸) السادسة واذا كانت الحاشية الاولى لا فى الواسطة، والواسطة لا فى الحاشية الآخـرة؛ لم يجب نتيجة، و ذلك انه ربمـا كانت الحاشية الاولى فى كـل الحاشية الآخرة ، و ربما لم يكن فى شىء منها.

كقول القائل: الضحك لا في شيء من الحمير، والحمارية لا في واحد من الانس $^{8/8}$ ، فيوجد الضحك الـذى هو الحاشية الاولى في كل الانس $^{8/8}$ ، الذى هو الحاشية الاخيرة . و يقال: الضحك لا في الحمارية، و الحمارية  $^{1/8}$  لا في شيء من الاسد، فيوجد الضحك الـذى هـو الحاشية الاولى لا في شيء من الاسد التي هي الحاشية الآخرة .

(۱۳۹) السابعة اذا كانت الحاشية الاولى فى بعض الواسطة، والواسطة فى كل الحاشية الآخرة؛ لم يجب له نتيجة، و ذلك انه ربما كانت الحاشية الاولى فى كل الحاشية الآخرة، و ربما لم يكن فى شىء منها.

كقول القائل: المنطق في بعض الحيوان، و الحيوة في كل الانسان، فوجد المنطق الذي هو الحاشية الآخرة . و يقول: المنطق في بعض الحيوان، والحيوة في كل الحمير، فيوجد المنطق الذي هو الحاشية الآخرة . هو الحاشية الاولى لا في شيء من الحمير التي هي الحاشية الآخرة .

(۱۴۰) الثامنة و اذا كانت الحاشية الاولى في بعض الواسطه، و الواسطة لا في شيء من الحاشية الآخرة؛ لم يجب نتيجة، و ذلك ان الحاشية الاولى ربما

كانت في كل الحاشية الآخرة ، و ربما لم يكن في شيء منها.

كقول القائــل: السواد في بعض الناطقين ،و المنطق لا في شيء من الثلج، فيوجد السواد الذي هو الحاشية الأولى لا في شيء من الثلج الذي الذي التاخرة .

(۱۴۱) التاسعة و اذا كانت الحاشية الاولى فى كل الواسطة، والــواسطة لا فى كل الحاشية الآخرة ؛ لم يجب نتيجة ، و ذلك ان الحاشية الآخرة ، و ربما لم يكن فى شىء منها.

كقول القائل: الحيوة في كل حمار و الحمارية لا في شيء من الدواب، في جد الحيوة التي هي الحاشية الآولى في كل الدواب التي هي الحاشية الآخرة. ويقول: الصهيل في كل فرس، و الفرسية لا في كل الحمير، فيوجد الصهيل الذي هو الحاشية الأولى لا في شيء من الحمير التي هي الحاشية الآخرة.

(۱۴۲) العاشرة و اذا كانت الحاشية الاولى لا فى شىء من الواسطة ، و الواسطة لا فى كل الحاشية الآخرة ؛ لم يجب نتيجة، وذلك انه ربما كانت الحاشية الآخرة، و ربما لم يكن فى شىء منها.

كقول القائل: المنطق لافى شيء من الحجارة، و الحجرية لا في كل انسان، فيوجد المنطق الذي هو الحاشية الآخرة ، فيوجد المنطق الذي هو الحاشية الآولى في كل انسان الذي هو الحاشية الآخرة ، ويقول المنطق لافى شيء من الحجارة، و الحجرية لافى كل الحمير، فيوجد المنطق الذي هو الحاشية الآولى لافى شيء من الحمير التي هي الحاشية الآخرة .

(۱۴۳) الحادية عشر و اذا كانت الحاشية الاولى لا فى كـــل الواسطة ، و الواسطة فى كل الحاشية الآخرة ؛ لم يجب نتيجة، و ذلك انه ربما كانت الحاشية الآخرة ، و ربما لم يكن فى شىء منها.

كقول القائل: المنطق لافى كل الحيوان، و الحيوة فى كل الانسان ، فيوجد المنطق الذى هو الحاشية الآخرة. و المنطق الذى هو الحاشية الآخرة. و يقول: الكتابلافى كل الحيوان ،والحيوة فى كل الحمير، فيوجد الكتاب الذى

هو الحاشية الاولى لافي شيء منالحمير التي هي الحاشية الآخرة .

(۱۴۴) الثانية عشر و اذا كانت الحاشية الاولى لافى الواسطة ، و الواسطة لافى شيء من الحاشية الآخرة ؛ لم يجب نتيجة، و ذلك ان الحاشية الآخرة ، و ربما لم يكن في شيء منها.

كقول القائل: السواد لافي كل الانس ۱۷۶ و الانسية لافي شيء من الغربان. و يقول: السواد لافي كـل الانسية، و الانسية لافي شيء من الثلج، الحيوة في كـل حمار، و الحمارية لافي كل الـدواب، فيوجد الحيوة التي هي الحاشية الاولى في كل الـدواب التي هي الحاشية الآخرة. ويقول: الصهيل في كل فرس، و الفرسية لا في كل الحمير، و يوجد ۱۸ الصهيل المذي هو الحاشية الاولى لا في شيء من الحمير التي هي الحاشية الآخرة.

(۱۴۵) الثالثة عشرفاذاكانت الحاشية الأولى فى بعض الواسطة، والواسطة فى بعض الحاشية الآخرة؛ لم تجب نتيجة، و ذلك انه ربما كانت الحاشية الأولى فى كل الحاشية الآخرة، و ربما لم يكن فى شىء منها.

كقول القائل: المنطق في بعض الابيضين، و البياض لافي كل الانسان، فيوجد المنطق الذي هو الحاشية الآولى لكل الانسان الذي هو الحاشية الآخرة . ويقول: المنطق في بعض الابيضين ، و البياض في بعض الحمير، فيوجد المنطق الذي هو الحاشية الآولى لا في شيء من الحمير التي هي الحاشية الآخرة.

(۱۴۶) الترابعة عشر فاذا كانت الحاشية الاولى فى بعض السواسطة، و الواسطة لافى كل الحاشية الآخرة؛ لم يجب نتيجة، و ذلك انه ربما كانت الحاشية الاولى فى كل الحاشية الآخرة، و ربما لم يكن فى شىء منها.

كقول القائل: المنطق في بعض الابيضين، و البياض لافي كل ناس، فيوجد المنطق الذي هو في الحاشية الآخرة . و يقول: المنطق في بعض الابيضين، و البياض لافي كل الحمير، فيوجد المنطق الذي هو الحاشية الآولى لافي شيء من الحمير التي هي الحاشية الآخرة.

(۱۴۷) الخامسة عشر و إذا كانت الحاشية الاولى لا فى كل الواسطة، و الواسطة فى بعض الحاشية الآخرة؛ لم تجب نتيجة، و ذلك لانه ربما كانت الحاشية الآخرة، و ربما لم يكن فى شىء منها.

كقول القائل: المنطق ۱۸۰ لا في ابيض ، و البياض في بعض الانس . فيوجد المطلق الذي هو الحاشية الأولى في كل الانس الذين هم الحاشية الآخرة . ويقول : المنطق لا في كل ابيض. و البياض لافي كل حمير، فيوجد المنطق الذي هو الحاشية الأولى لا في شيء من الحمير التي هي الحاشية الآخرة .

(۱۴۸) السادسة عشر و اذا كانت الحاشية الأولى لأفى كــل الــواسطة ، و الواسطة لافى كل الحاشية الآخرة ؛ لم يجب نتيجة، و ذلك انه ربما كانت الحاشية الأولى فى كل الحاشية الآخرة، و ربما لم يكن فى شىء منها.

كقول القائل: المنطق لافى كل ابيض، و البياض لافى الانس، فيوجدالمنطق الذى هو الحاشية الآولى فى كل الانس ۱۸۶ الذين هم الحاشية الآخرة. و يقول ۱۸۶: المنطق لافى كل ابيض، و البياض لافى كل الحمير، فيوجد المنطق الدى هو الحاشية الأولى لافى شىء من الحمير الذى هو الحاشية الآخرة.

(۱۴۹) ولما اتى على هذه الصنائع الستت عشر؛قال: قد اتينا على الصنائع الست العشرة ۱۸۳ التى هى فى الضروب الاول، فوجدنا صحائحها التى يكون لها النتائج الواجبة اربعا: واحدة ذات نتيجة موجبة عامة، و واحدة ذات نتيجة إسالبة عامة، وواحدة ذات نتيجة مواجدة ذات نتيجة سالبة خاصة. و وجدنا الاثنى عشر الاخرى صنائع كاذبة منكسرة ليس لشىء منها نتيجة واجبة.

و ذكر القضايا المهملة التي لايبين عن كل ولاعن بعض، فاخبر ان القضيّتين المهملتين لايكون لها نتيجة واجبة.

(۱۵۰) قال: و انكانت احدى القضيتين مهملة، و الاخرى عامّة موجبة او عامّة سالبة؛ فربما ۱۸۴ كانت نتيجة واجبة مهملة. وسنبيّن كيف ذلك.

اما القضيَّتان المهملتان فلايكونان الأاربعة اوجه: اما ان يكونا موجبتين ،

و اما ان يكونا سالبتين، واما ان يكون الاولى سالبة و الاخسرى موجبة، و اما ان يكون الاولى موجبة و الاخرى سالبة. و اى ذلك ما كان ، فليس له نتيجة واجبة. كقول القائل: النفس فى الحى ، و الحيوة فى الانسان ، فيوجد النفس التى هى الحاشية الاولى فى كل الانس الدين هم الحاشية الاخسرى. و نقول: المنطق فى الحى ، والحيوة فى الحمير، فيوجد المنطق الذى هو الحاشية لا فى شىء من الحمير التى هى الحاشية الاخرى. وهذا اذا كانت المقدمتان موجبتين جميعا.

و نقول: الطيران في الانس، و الانسية لا في الحمام ، فيوجد الطيران الذي هو الحاشية الاولى في كلّ الحمام الذي هو الحاشية الاخرى.

و نقول: الطيران لافي الحمير ، و الحمارية لافي الانسان ، فيوجد الطيران الذي هو الحاشيه الأولى لا في شيء من الانس الذين هم الحاشية الآخرة.

و هذا اذا كانت المقدمتان سالبتين جميعا.

و نقول: الحيوة في الانس ، و الانسية لافي الحمير. فيوجد الحيوة التي هي الحاشية الاولى في كل الحمير التي هي الحاشية الاخــرى.

و نقول: المنطق في الانس ، و الانسية لا في الحمير . فيسوجد المنطق الذي هو الحاشية الاولى لافي شيء من الحمير التي هي الحاشية الاخرى .

وهذا اذا كانت المقدمة الأولى موجبة و الثانية سالبة.

ونقول: الضحك لافى الحيوة، و الحيوة فى الانس، فيوجد الضحك الذى هو الحاشية الأولى فى كل الانس الذين هم الحاشية الآخرة.

و نقول: الضحك لا في الاحياء، و الحيوة لافي الحمير، فيوجد الضحك الذي هو الحاشية الاولى لا في شيء من الحمير التي هي الحاشية الاخرى.

و هذا اذا كانت المقدمة الأولى سالبة ١٨٥ و الثانية موجبة. وفي هذا بيان من ان المقدّ متين المهملتين لايكون لهما نتيجة واجبة على حال١٨٥٠ . فاذا كانت احدى

المقدمتين مهملة ، و الاخــرى محصورة عامّة مـوجبة ، [كانت نتيجة واجبة مهملة موجبة] .

و هذا اذا كانت احدى المقدمتين مهملة، والآخرى عامة موجبة.

و نقول :الطيران لافي احد من الكتاب ، والكتاب في الانس، فيكون النتيجة الواجبة المهملة ان يكون الطيران لافي الانس.

وهذا اذا كانت احدى المقدمتين مهملة و الآخرى عامة وسالبة.

ولما فرغ من ذكر المقدمات المهملة، اخــذ في الضرب الثاني من الصنائع التي يكون واسطته محمولة على كلتي حاشيته ١٨٨٠.

(۱۵۱) فقال: الاولى اذاكانت الواسطة في كل الحاشية الاولى، وكل الحاشية الآخرة؛ لـم يجب نتيجة، و ذلك ان الحاشية الاولى ربماكانت في كـل الحاشية الاخرى، و ربما لم يكن في شيء منها.

كقول القائل: النفس في كــل الحــي، و النفس في كــل ضحـّاك، فيوجــد الحيوة التي هي الحاشية الآولي في كل الضحاكين الذين هم الحاشية الآخرة .

و نقول: النفس في كل طائر، و النه في انسان، فيوجد الطير ان الذي هو الحاشية الآخرة.

(۱۵۲) الثانيه و اذا كانت الواسطة في كل الحاشية الاولى، و لا في شيء من الحاشية الآخرة؛ صحت ۱۸۹ النتيجة، فكان واجبا ان يكون الحاشية الاولى لافي شيء من الحاشية الآخرة.

كقول القائل: المنطق في كـل انسان، و المنطق لا في شيء من الحمير، فيكون النتيجة التي لا مدفع لهـا ان يكون الانسية التي هي الحاشية الاولـي لافي شيء من الحمير ۱۹۰۰ التي هي الحاشية الاخرى.

فان سئلنا البينة على ذلك، قلنا قد اتينا فيما اتينا ١٩١ عليه ان القضية السالبة

العامة ينقلب سالبة عامة. فان كان المنطق لا في شيء من الحمير، والحمارية لا في شيء من الناطقين؛ فيجعلهذا اس بياننا. فنقول: الحمارية لا في احد من الناطقين، و المنطق في كل انسان، كما قد وصفنا في المقد مة الاولى، فيوجد الناتيجة غير المدفوعة ان يكون الحمارية لا في احد من الناس. واذا كانت الحمارية لا في احد من الناس، كانت الانسية لا في شيء من الحمير. فيكون هذه الصنيعة نظيرة الثانية من الصنائع الصحيحة التي من الضرب الاول.

(١٥٣) الثالثة. و اذا كانت الواسطة لا في شيء من الحاشية الأولى وفي كل الحاشية الآخرة .

كقول القائل: المنطق لافي شيء من الحمير، والمنطق في كل انسان، فيكون النتيجة غير المدفوع ان يكون الحمارية لافي احدمن النتاس.

فان سئلنا البينة ١٩٢ على ذلك، اتينا عليه بقلب المقدمات؛ فقلنا: إن كان المنطق لا في شيء من الحمار، فالحمارية لا في احد من الناطقين. ثم جعلنا ذلك اس كلامنا، فقلنا: الحمارية لا في احد من الناطقين، والمنطق في كل انسان، كما قد وصفنا في المقدمة الثانية ، و يكون النتيجة الواجبة ان يكون الحمارية لا في احد من الناس . فيكون هذه الصنيعة ايضا نظيرة الثانية من الصنائع الصحيحة التي في الضرب الاول.

(۱۵۴) الرابعة. واذا كانت الواسطة لا فى شىء من الحاشية الاولى، وفى بعض الحاشية الاخرى، صحت النتيجة؛ وكان واجبا ان يكون الحاشية الآخرة .

كقول القائل: الحلاوة لا في شيء من الحنظل، و الحلاوة في بعض الثمار. فيكون النتيجة الواجبة ان يكون من الحنظلة التي هي الحاشية الأولى [لا] في كل الثمار التي هي الحاشية الآخرة .

فان سئلنا البينة على ذلك، اثبتناه بقلب المقدمات، فقلنا: ان كانت الحلاوة لا في شيء لا في شيء من الحنظلة لا في شيء

من الحلاوة . ثم جعلنا ذلك اصل كلامنا، فقلنا: الحنظلة لا في شيء من الحلاوة ، والحلاوة في بعض الثمار، كما قد وصفنا في المقدمة الثانية . فيكون النتيجة غير المدفوعة ان يكون الحنظلة لافي كل الثمار. ويكون هذه الصنيعة نظيرة الرابعة من الصنائع الصحيحة التي في الضرب الاول.

(۱۵۵) الخامسة . واذاكانت الواسطة في كل الحاشية الاولى ، و لا في كل الحاشية الآخرة ؛ صحت النتيجة، فكان واجبا ان يكون الحاشية الاولى لا في كـــل الحاشية الآخرة .

كقــول القــائل: الحــلاوة في كل العســل، و الحلاوة لا في كل الــر مان، فيكون النــّتيجة الواجبة ان يكون العسلية التي هي الحاشية الاولى لافي كل الرّمان الذي هو الحاشية الآخرة.

فان سئلنا البينة على ذلك، اثبتنا ذلك برفع الكلام الى الاحالة و الامتناع. فقلنا : قد اثبتنا في كتاب فريار مانيس انه لابتد لجانبي الاختلاف المتناقض من ان يكون احدهما صادقا و الآخر كاذبا. فاذا كان قول القائل: «لاكل » كاذبا ، فقوله: «كل » صادق. و اذا كان قوله: «بعض» كاذبا، فقوله: «و لاواحد» صادق. فان كان قولنا: العسلية لا في كل الترمان كاذبا ، فيكون صادقا ان يكون العسلية في كل الرّمان . فان كانت العسلية في كل العسل، كما قد وضع في المقدمة الاولى ، ثم كانت العسلية في كل الرمان، فالحلاوة في كل الترمان. وقد وضع في المقدمة الاانية خلاف ذلك ، فقيل : الحلاوة لا في كل الرّمان . و من الممتنع ان يكون العسلية في كل الرّمان و لا في كل الرمان. فاذا انكسر الكلام الممينز على ان العسلية في كل الرّمان؛ ثبت ان يكون العسلية لافي كل الترمان، لما قد اثبتنا من العسلية في كل الترمان، لما قد اثبتنا من اقسام جانبي المتناقض للصدق و الكذب في كل وجه من اوجه الكلام. فيكونهذه الصنيعة ايضا نظيرة الرابعة من الصنائع الصحيحة التي في الضرب الاول.

(۱۵۶)السادسة . واذا كانت الواسطة لافي شيء من الحاشية الأولى، ولافي شيء من الحاشية الآخره ؛ لم يجب نتيجة ، و ذلك ان الحاشية الأولى ربما كانت في

الحاشية الآخرة ، و ربما لم يكن في شيء منها.

كقول القائل: الطير ان لا في احدمن الناطقين، والطير ان لافي احدمن الناس، فيوجد المنطق الذي هو الحاشية الآخرة. فنقول: الطير ان لا في احد من الناطقين، والطير ان لا في شيء من الحميسر االتي هي الحاشية الآخرة. [فيوجد المنطق الذي هو الحاشية الآولي لافي شيء من الخمير التي هي الحاشية الآخرة].

(۱۵۷) السابعة . و اذا كانت الواسطة فسى كل الحاشية الاولى، و فى كل الحاشية الآخرة؛ لم يجب نتيجة. وذلك ان الحاشية الاولى ربما كانت فى الحاشية الآخرة، و ربما لم يكن فى شىء منها.

كقول القائل: المنطق في كل حي ، و المنطق في كل انسان. فيوجدالحيوة التي هي الحاشية الأولى في كل الناس الذين هم الحاشية الآخرة . و نقول: البياض في كل طائر ، و البياض في كل بلج ، فيوجد الطيران الذي هو الحاشية الأولى لافي شيء من الثلج الذي هو الحاشية الآخرة .

(۱۵۸) الثامنة . و اذا كانت الواسطة لا في شيء من الحاشية الاولى،ولافي كل الحاشية الآخرة؛ لم يجب نتيجة، و ذلك ان الحاشية الاولى ربما كانت في بعض الحاشية الآخرة، و ربما لم يكن في شيء منها.

كقول القائل: الطيران لا في شيء من الحمير، والطيران لافي كل الحيوان،

فيوجد الحمارية التي هي الحاشية الأولى في بعض الحيوان التي هي الحاشية الآخرة. ونقول: الكتاب لا في شيء من الحمير، و الكتاب لا في كل الناس، فيوجد الحمارية التي هي الحاشية الأولى [لا] في احد من الناس الذين هم الحاشية الآخرة. غير ان ١٩٠١ المنهج من امر هذه الصنيعة ان الحاشية الأولى منها لايكون في كل الحاشية الآخرة . و ذلك ان القائل اذا قال: الف لا في شيء من ب، و الف لا في كل ج، لم يستطع ان يقول على كل حال: ب في كل الج. فانه ان كان الف في شيء من الب ، كما قد وضع في المقدمة الأولى ، ثم كانت الب في كل الجيمات ؛ فالا لف لا في شيء من الجيمات ، وقد وضع في المقدمة الثانية ان الف لا في شيء من الجيمات ، وقد وضع في المقدمة الثانية ان الف لا في شيء من الجيمات ، وقد وضع في المقدمة الثانية ان الف لا في شيء من الجيمات ، وقد وضع في المقدمة الثانية ان الف لا في شيء من الجيمات ، وقد وضع في المقدمة الثانية ان الف لا في شيء من الجيمات ، وقد وضع في المقدمة الثانية ان الف لا في شيء من الجيمات ، وقد وضع في المقدمة الثانية ان الف لا في شيء من الجيمات ، وقد وضع في المقدمة الثانية ان الف لا في شيء من الجيمات ، وقد وضع في المقدمة الثانية ان الف لا في شيء من الجيمات ، وقد وضع في المقدمة الثانية ان الف لا في شيء من الجيمات ، وقد وضع في المقدمة الثانية ان الف لا في شيء من الجيمات ، وقد وضع في المقدمة الثانية ان الف لا في كل ج، فربما جازان يكون الف في كل ج، فربما جازان يكون الف في كل ج، فربما جازان يكون الف في كل ج، فربما جازان يكون الفي كل ج، فربما جازان يكون المنات المي كل ج، فربما جازان يكون المي كل ج، فربما جازان يكون المي كل ج.

بعض ج. ومن الممتنع ان يكون الف في بعض ج، ولاشيء من ج.

(۱۵۹) التاسعة . و اذا كانت الواسطة في كل الحاشية الأولى ، و في بعض الحاشية الآخرة ؛ [لم يجب نتيجة ، و ذلك ان الحاشية الأولى ربما كانت في بعض الحاشية الآخرة] و ربما لم يكن في شيء منها.

كقول القائل: المنطق في كل ضحاك، والمنطق في بعض الحيوان ، فيوجد الضحك الذي هو الحاشية الأولى في بعض الحيوان الذين هم الحاشية الآخرة.

و نقول: البياض في كل الثلج، و البياض في بعضالحمام، فيوجد الثلجية التي هي الحاشية الأولى لافي شيء من الحمام الذين هم الحاشية الآخرة ۱۹۰٠. وامرهذه الصنيعة في بعدها من ان يصير حاشيتها الأولى في كل الحاشية الآخرة كما مر في الصنيعة التي قبلها. و ذلك ان القائل اذا قال: الف في كل ب، و الف في بعض ج؛ لم يستطع ان يجعل ب في كل ج على كل ۱۹۵۰ حال. فانه ان كانت الف في كل لم وقدوضع الباء، كماقد وضع في المقدمة الأولى، ثم كانت ب في كل جوافي كل ج، وقدوضع في المقدمة ۱۹۵۰ الثانية ان الف في بعض ج، واذا جاز ۱۰ يقال: الف في بعض ج ۱۰ فربما جاز ان يقال: الى كل ج ولا في كل ج.

(۱۶۰) العاشرة. و اذا كانت الواسطة لافى كل الحاشية الاولى، ولا فىشىء من الحاشية الآخرة؛ لم يجب نتيجة، و ذلك ان الحاشية الأولى ربما كانت فى ــ الحاشية الآخرة ، و ربما لم يكن فى شىء منها.

كقول القائل: الصفرة لا في كل الطير، و الصفرة لا في شيء من الغربان، في جد الطيران الذي هو الحاشية الآولى في كل الغربان التي هي الحاشية الآخرة. ونقول: الكتاب لا في كل انسان، و الكتاب ٢٠٠ لا في شيء من الحمير، فيوجد الانسية التي هي الحاشية الأولى لا في شيء من الحمير التي هي الحاشية الآخرة.

(۱۶۱) الحادية عشر.و اذا كانت الواسطة في بعض الحاشية الاولى، و في كلّ الحاشية الآخرة؛ لم يجب نتيجة، و ذلك ان من الحاشية الاولى ربما كانت في الحاشية الآخرة، و ربما لم يكن في شيء منها.

كقول القائل: السواد في بعض الحيوان، و السواد في ٢٠٢ بعض الغربان، في حدالحيوة التي هي الحاشية الأولى في كل الغربان ٢٠٣ [التي هي الحاشية الآخرة. ونقول: السواد في بعض الناس، و السواد في بعض الغربان]، فيوجد الانسية التي هي الحاشية الأولى لا في شيء من الغربان التي هي الحاشية الآخرة.

(۱۶۲) الثانية عشر .واذا كانت الواسطة في بعض الحاشية الأولى، و لا في شيء من الحاشية الآخرة؛ لم يجب نتيجة، و ذلك ان الحاشية الآخرة ربما لم يكن في شيء منها.

كقول القائل: الصفرة في بعض الطير ، والصفرة لا في شيء من الغربان ، في جد الطيران الذي هو الحاشية الأولى في كل الغربان التي هي الحاشية الآخرة. و نقول: الصفرة في بعض الطير، والصفرة لافي شيء من الثلج، فيوجد الطيران الذي هو الحاشية الأولى لافي شيء من الثلج الذي هو الحاشية الآخرة.

(۱۶۳) الثالثة عشر. و اذا كانت الواسطة في بعض الحاشية الاولى، و لافى كل الحاشية الآخرة؛ لم يجب نتيجة، و ذلك انه ربما كانت الحاشية الأولى في كل الحاشية الآخرة، و ربما لم يكن في شيء منها.

كقول القائل: السواد في بعض الناطقين، و السواد في كل الناس ، فيوجد المنطق الذي هو الحاشية الآخرة. ونقول: السواد في بعض الناطقين، و السواد في كل الحجارة، فيوجد المنطق المذي هو الحاشية الأولى لافي شيء من الحجارة التي هي الحاشية الآخرة.

(۱۶۴) الرابعة عشر.و اذا كانت الواسطة في بعض الحاشية الأولى، وبعض الحاشية الآخرة؛ لم تجب نتيجة، و ذلك ان الحاشية الأولى ربما كانت في كل الحاشية الآخرة، و ربمالم يكن في شيء.

كقول القائل: البياض في بعض الناطقين، و البياض في بعض الناس، فيوجد المنطق الذي هو الحاشية الآخرة. ونقول: البياض في بعض الناطقين، و البياض في بعض الحجارة، فيوجد المنطق الـذي هو الحاشية الأولى لا في شيء الحجارة التي هي الحاشية الآخرة.

(۱۶۵) الخامسة عشره واذا كانت الواسطة لافى كل الحاشية الاولى، و فى بعض الحاشية الآخرة؛ لم تجب نتيجة ،و ذلك اانه ربما كانت الحاشية الآخرة ،و ربما لم يكن فى شىء منها.

كقول القائل: البياض لافى كل الناطقين، و البياض فى بعض الناس، فيوجد المنطق الذى هو الحاشية الآخرة. ونقول: البياض لافى كل الناس الذين هم الحاشية الآخرة. ونقول: البياض لافى كل الناطقين و البياض فى بعض الحجارة ، فيوجد المنطق المذي هو الحاشية الأولى لافى شىء من الحجارة التى هى الحاشية الآخرة.

(۱۶۶) السادسة عشر و اذا كانت الواسطة [لا] في كل الحاشية الاولى، و لافى كل الحاشية الآخرة؛ لم تجب نتيجة ، و ذلك ان الحاشية الآولى ربما كانت فى كل الحاشية الآخرة، و ربما لم يكن فى شىء منها.

كقول القائل: البياض لافى كل الناطقين، [والبياضلافى كل الناس، فيوجه المنطق الذى هو الحاشية الأولى فى كل الناس الذين هم الحاشية الآخرة. ونقول: البياضلافى كل الناطقين ٢٠٠٠] و البياض لافى كل الحجارة، فيوجد المنطق الذى هو الحاشية الأولى لافى شىء من الحجارة التى هى الحاشية الآخرة.

تم الصنايع الستت عشرة.

(۱۶۷) ولما فرخ من هذه الصنايع الست عشرة التى فى الضرب الثانى، قال: قداتينا على الصنايع الست العشرة، فوجدنا اثنتى عشر منها كاذبة منكسرة، ليس لشيء منها نتيجة واجبة، و وجدنا الصحائح منها التى يكون منها النتائج الدواجبة اربعا، ولم نجد صحة صحائحها توضح الا بقلب المقدمات او رفع الكلام الى الاحالة و الامتناع، كما قدكنا اخبرناعنها قبل ان ننتهى اليها . و اخذ فى ذكر الصنايع التى يكون حاشيتاه محمولين على واسطته.

فقال: الاولى اذا كانت الحاشية الاولى و الآخرة جميعا فى كل السواسطة؛ صحت النتيجة، فكان واجبا ان يكون الحاشية الاولى في بعض الحاشية الآخرة.

كقول القائل: الألف في كــل ج ٢٠٠، وب في[كل] ج، فيكونالنتيجة التي لا

مدفع ٢٠٠٠ لها ان يكون ٢٠٠١ التي هي الحاشية الاولى في بعض بالتي هي الحاشية الآخرة .

و نظير ذلك من الامور ان يقال: المنطق فـــى كل انسان، و الحيوة فـــى كل انسان. فيكون النتيجة الواجبة ان يكون المنطق الذى هو الحاشية الاولى فى بعض ذوى الحيوة التى هى الحاشية الآخرة.

فان سئلنا اثبات ذلك، اثبتناه بكلا الامرين اللذين ذكرنا من قلب المقدمات و رفع الكلام الى الامتناع.

اما بقلب المقدمات، فانا قدبيتنا ان المقدّمة العامّة الموجبة ينقلب خاصّة موجبة. فان كان المنطق في كل انسان، كما وضع في المقدمة الأولى، كان الانسيّة في بعض النيّاطقين. في ذا كانت الحيوة في كل انسان، كما قد ٢٠٨ وضع في المقدمة الثانية، ثم كانت الانسيّة في بعض الناطقين؛ كان المنطق في بعض الاحياء ، لان المقدمة الموجبة الخاصّة [ينقلب] ايضا موجبة خاصّة.

و انما يرفع ٢٠٠ الكلام الى الامتناع، فانه ان كان كذبا قولنا: المنطق فى بعض الاحياء، فيكون صدقا ان يقال: المنطق لا فى واحد من الاحياء. فانه اذا كذب احد جانبى المتناقض، لم يكن بد من تصديق الجانب الآخر. فاذا كان المنطق لافى احد من الاحياء. وكانت الحيوة فى كل انسان، كما قدوضع ٢٠٠ فى المقدمة الاولى. [ومن الممتنع] ان المنطق فى كل الناس و لا فى واحد من الناس. فاذا انكسر الكلام المبنى على ان المنطق لا فى واحد من الاحياء، تثبتان يكون المنطق فى بعض الاحياء.

(۱۶۸) الثانية و اذا كانت الحاشية الأولى لافى شيء من الواسطة ، و المحاشية الآخرة في كل الواسطة ؛ صحت النتيجة ، فكان واجبا ان يكونالحاشية الأولى [لا] في كل الحاشية الآخرة ، في قول القائل: الف لافي شيء من ج، والباء في كل ج، فيكون النتيجة الواجبة ان يكون الف التي هي الحاشية الأولى [لا] في كل ب التي هي الحاشية الآخرة.

ونظير ذلك من الامور ان يقال: الطيران لافي احد من الناس، والحيوة في

كل الناس، فيكون النتيجة التي لابد منها ان يكون الطيّران الله هو الحاشية الأولى لافي كل ذوى الحيوة التي هي الحاشية الآخرة.

و البينة على ذلك من انقلاب المقدمات انه ان كانت الحيوة في كل الانس ٢١٠، كما قد وضع في المقدمة الثانية، و الانسية في بعض الانسان الاحياء ٢١٠٠. فاذا كان الطيران لافي واحد من الناس، كما قد وضع في المقدمة الاولى، ثم كانت الانسية في بعض الاحياء.

و اما برفع الكلام الى الامتناع. فانة انكانكذبا قولنا: الطيران لافى كل الاحياء، فيكون صدقا ان نقول: الطيران فى كل الاحياء، فيكون صدقا ان نقول: الطيران فى كل الاحياء، ثم كانت الحيوة فى كل الناس، كما قد وضع فى المقدمة الثانية، و الطيران فى كل الناس، وقد وضع فى المقدمة الاولى ان الطيران لا فى احد من الناس، ومن الممتنع ان يكون الطيران فى كل الناس و لافى واحد من الناس؛ فاذا انكسر الكلام الممين على ان الطيران فى كل الاحياء، ثبت ان يكون الطيران لافى كل الاحياء.

(١٤٩) الثالثة و اذا كانت الحاشية الاولى في كلّ الــواسطة ، و الحاشية الآخرة في بعض الواسطة ؛ صحـّت النتيجة ، فكان واجبا ان يكون الحاشيةالاولى في بعض الحاشية الآخرة.

كقول القائل: الحيوة في كل انسان، و الستواد في بعض الناس، فيكون النتيجة الواجبة ان يكون الحيوة التي هي الحاشية الأولى في بعض ذوى الستواد الذي هو الحاشية الآخرة.

و البينة ٢١٣ على ذلك من انقلاب المقدمات انه ان كان السواد فى بعض الناس، كما وضع فى المقدمة الثانية؛ فالانسية فى بعض الاسودين. فاذا كانت الحيوة فى كل الناس، كما وضع فى المقدمة الاولى، ثم كانت الانسية فى بعض الاسودين. كانت النتيجة التى لابد منها ان يكون الحيوة فى بعض الاسودين.

و اما برفع الكلام الى الامتناع، فانه ان كان كذبا قولنا: الحيوة فى بعض الاسودين، فيكون صدقا ن نقول: الحيوة لافى شيء من الاسودين. فان كانت

الحيوة لافي شيء من الاسودين، وكان السواد في بعض الناس ، كما قد وضع في المقدمة الثانية، فالحيوة لافي كل الناس. وقد وضع في المقدمة الاولى ان الحيوة في كل انسان. و مما لاسبيل اليه ان يكون الحيوة في كل الناس ولافي شيء من الناس. فاذا انكسر الكلام المبتنى على ان الحيوة لافي شيء من الاسودين ، ثبت ان يكون الحيوة في بعض الاسودين.

(۱۷۰) الرّ ابعة و اذاكانت الحاشية الاولى لانى شيء من الواسطة، والحاشية الآخرة في بعض الواسطة؛ صحبّت النبّيجة، وكان و اجبا ان يكون الحاشية الاولى [لا] في كل الحاشية الآخرة.

كقول القائل: الضّحك لا فى شىء من الطيسر، و السّواد فى بعض الطير، فيكون النّتيجة التى لا مدفع ٢١۴ لها ان يكون الضّحك النّدى هو الحاشية الأولى[لا] فى كل ذوى السّواد الذى هو الحاشية الآخرة.

و البينة على ذلك من انقلاب المقدمات، انه انكان السواد في بعض الطير، كما قد وضع في المقدمة الثّانية، فالطّيران في بعض الاسودين. و اذا كان الضحك لافي شيء من الطّير، كما قد وضع في المقدمة الأولى، ثم كان الطّيران في بعض الاسودين، كانت النتيجة التي لابد منها ان يكون الضّحك لافي كل الاسودين.

و اما برفع الكلام الى الامتناع، فانه ان كان كذبا قولنا: الضدك لافى كل الاسودين ، فيكون صدقا ان نقول ٢١٥٠: الضدك في كل الاسودين ، فيادا كان الضدك في كل الاسودين، وكان السواد في بعض الطير، كما قد وضع في المقدمة الأولى؛ كان الضحك لافي شيء من الطير و في بعض الطير، فاذا انكسر الكلام على ان الضحك في كل الاسودين، ثبت ان يكون الضدحك في كل الاسودين.

(۱۷۱) الخامسة و اذا كانت الحاشية الأولى فى بعض الواسطة، و الحاشية الآخرة فى كل الواسطة؛ صحــّت النــّتيجة، وكان واجبا ان يكون الحاشية الأولى فى بعض الحاشية الآخرة.

كقول القائل: الكتاب في بعض الناس، و المنطق فـــى كل الناس، فيكون

النتيجة التى لابد منها ان يكون الكتاب الذى هو الحاشية الاولى فى بعض ذوى المنطق الذى هو الحاشية الآخرة.

و البيّنة على ذلك من انقلاب المقدمات انه ان كان الكتاب في بعض النيّاس، كماقدوضع في المقدمة الأولى، فالانسيّة في بعض الكتاب، قاذا كان المنطق في كلّ الناس، كماقد وضع في المقدمة الثانية، ثم كانت الانسيّة في بعض الكتاب؛ فالمنطق في بعض الكتاب، فالكتاب، فالكتاب، و اذا كان المنطق في بعض الكتاب، فالكتاب في بعض الناطقين.

واما برفع الكلام الى الامتناع، فانه انكانكذبا قولنا: الكتاب فى بعض النتاطقين، فيكون صدقا ان يقول: الكتاب لافى احد من النتاطقين، فاذا كان الكتاب لافى احد من الناطقين، وكانالمنطق فى كل الناس، كما قد وضع فى المقدمة الثانية، و الكتاب لافى واحد من النتاس، وقد وضع فى المقدمة الاولى ان الكتاب فى بعض الناس، ومن الممتنع ان يكون الكتاب فى بعض النتاس ولافى احد الناس؛ فاذا انكسر الكلام المبين على ان الكتاب لا فى احد من النتاطقين، ثبت ان يكون الكتاب فى بعض النتاطقين،

(۱۷۷) السادسة و اذا كانت الحاشية الاولى [لا] في كل الواسطه، والحاشية الآخرة في كل الواسطة؛ صحتت النتيجة، وكان واجبا ان يكون الحاشية الاولى لافي كل الحاشية الآخرة.

كقول القائل: الكتاب لافى كل النّاس، و المنطق فى كلّ الناس، فيكون النتيجة التى لا مدفع ٢١٠ لها ان يكون الكتاب الذى هو الحاشية الاولى، لافى كل ذوى المنطق الذين هم الحاشية الاخرى.

وليس على صحة هذه الصنيعة من انقلاب المقدمات شاهد، و لكنا نبين عن ٢١٠ صحتها برفع الكلام الى الامتناع. فنقول: انكان كذبا قولنا: الكتاب لافى كل الناطقين، فيكون صدقا ان يقول: الكتاب في كل الناطقين، وكان المنطق في كل الناس، و قد وضع في المقدمة الاولى ان الكتاب لافي كل الناس، و من الممتنع ان يكون الكتاب في كل الناس، و لافي واحد من الناس. فاذا انكسر الكلام المبين على ان الكتاب في كل الناطقين، ثبت ان يكون لافي كل الناطقين.

(۱۷۳) السابعة و اذا كانت الحاشية الأولى في كل الواسطة، و الحاشية الآخرة لافي كل الواسطة؛ لم يجب نتيجة، و ذلك ان الحاشية الأولى ربما كانت في بعضها.

كقول القائل: المنطق في كل الناس ، و الكتاب لا في كل الناس ، فيوجد المنطق الذي هو الحاشية الآولى في كل ذوى الكتاب الذي هو الحاشية الآخرة. ونقول: المنطق في كل الناس، و الستواد لافي كل الناس، فيوجد المنطق الذي هو الحاشية الأولى في بعض الستواد الذين هم الحاشية الآخرة.

غیر ان الصحیّح فی امر هذه الصنیعة ان الحاشیة الاولی لایکون الا فی شیء من الحاشیة الآخرة. فانیّه اذا قال: ا فی کل ج، وب لافی کل ج؛ لم یستطی علی کل حال ان یقال: ا لافی شیء من ب. لانیّه ان کان ا لافی شیء من ب، فب لافی شیء من ا. ثم کانت ا فی کل ج کما قد ۲۲۲ وضع فی المقدمة الاولی، کانت ب لافی شیء من ج، وقد وضع فی احدی المقدمین ان الباء لافی کل ج ، اذا جاز ان یقال: ب لافی کل ج، فربما جاز ان یقال ب فی بعض ج، و مما ۲۲۸ سبیل الیه ان یکون ب فی بعض ج.

(۱۷۴) الثامنة و اذا كانت الحاشية الأولى لافى شىء من الـواسطة، و الحاشية الآخرة لافى بعض الـواسطة؛ لم يجب نتيجة، و ذلك ان الحاشية الأولى ربما كانت فى بعض الحاشية الآخرة، و ربما لم يكن فى شىء منها.

كقول القائل: الطبيران لافسى كل احسد من النباس، و السبواد لافسى كل النباس، فيوجد الطبيران البندى هو الحاشية الاولى في بعض ذوى السواد السذى هو الحاشية الآخرة.

و نقول: الطيران لافي كل واحد من الناس، و الكتاب لافي كل النـّاس، فيوجد الطـّيران الذي هو الحاشية الاولى لافي واحد من ذوى الكتاب الــذى هو الحاشية الآخرة.

غير ان الصحيح من امر هـذه الصّنيعة ان الحاشية الاولى منها مــا لايكون في كل الحاشية الآخرة على كل ٢١٦ حال. و ذلك انهاذاقال: الا في شيء من ج، و

ب في كل ج؛ لم يستطع ان يقال: في اكلب. فانه اذا كانت افي كلب، ثم كانت الباء في كل ج، كما قد وضع في المقدمة الثانية؛ فسربما كانت افي كل ج. كقول القائل: الحيوة في كل الحمير، و الحمارية لافي كل الدواب، فيوجد الحيوة التي هي الحاشية الأولى في كل الدواب التي هي الحاشية الآخرة . و قد وضع في المقدمة الاولى الفي شيء من ج ، و مما لاسبيل اليه ان يكون الافي شيء من ج .

(۱۷۵) التاسعة و اذاكانت الحاشية الاولى في كل الواسطة ، و الحاشية الآخرة لافى شيء من الواسطة ؛ لم يجب نتيجة، و ذلك ان الحاشية الاولى ربما كانت في كل الحاشية الآخرة، و ربما لم يكن في شيء منها. كقول القائل: الحيوة في كل انسان، والحمارية لافي كل احد من الناس، فيوجد الحيوة التي هي الحاشية الآخرة.

و نقول: الضحك في كل الناس، و الحمارية لافي احــد من الناس، فيوجد الضحك الذي هو الحاشية الاولى لافي شيء من الحمير التي هي الحاشية الآخرة.

(۱۷۶) العاشرة و اذا كانت الحاشية الأولى و الآخرة جميعا لأفى شيء من الواسطة؛ لم يجب نتيجة، و ذلك ان الحاشية الأولى ربما كانت في كل الحاشية الآخرة، و ربما لم يكن في شيء منها.

كقول القائل: المنطق لافى كل من الحجارة ، و الانسيّة لا في شيء من الحجارة ، فيوجد المنطق الذي هو الحاشية الأولى في كل الانس الدين هم الحاشية الآخرة.

فنقول: الضحك لا فى شىء من الحجارة ، و الحمير لافى شىء من الحجارة ، فيوجد الضحك الذى هو الحاشية الاولى لافى شىء من الحمير التى هى الحاشية الآخرة.

(۱۷۷) الحادية عشر و اذا كانت الحاشية الأولى فى بعض الـواسطة ، و الحاشية الآخرة لافى شىء من الواسطة؛ لم يجب نتيجة ، وذلك ان الحاشية الآخرة، و ربما لم يكن فى شىء منها.

كقول القائل: السواد في بعض الحمير ، و الغرابية لا في شيء من الحمير، في حد السواد الذي هو الحاشية الأولى في كل الغربان الذي هو الحاشية الآخرة. و نقول: الكتاب في بعض الناس، و الحمار ية لافي احد من الناس، فيوجد الكتاب الذي هو الحاشية الأولى لافي شيء من الحمير التي هي الحاشية الآخرة. (١٧٨) الثانية عشر و اذا كانت الحاشية الأولى في كل الواسطة، و الحاشية الآخرة لافي شيء من الواسطة؛ لم يجب نتيجة، و ذلك ان الحاشية الأولى ربما كانت في الحاشية الآخرة، و ربما لم يكن في شيء منها.

كقول القائل: السواد لافى كل الحمير، و الغرابية لافى شيء من الحمير، في حد السواد الذي هو الحاشية الأولى في كل الغربان التي هي الحاشية الآخرة. و نقول: الكتاب لا في كل الناس، و الحمار ية لافى كل احد من الناس، فيوجد الكتاب الذي هو الحاشية الاولى لافى شيء من الحمير التي هي الحاشية الآخرة.

(۱۷۹) الثالثة عشر و اذا كانت الحاشية الاولى فى بهض الواسطة ، و الحاشية الآخرة فى بعض الواسطة؛ لم يجب نتيجة، و ذلك ان الحاشية الاولى ربما كانت فى كل الحاشية الآخرة و ربما لم يكن فى شىء منها.

كقول القائل: المنطق في بعض الحيوان، و الانسية في بعض الحيوان، في جد المنطق الذي هو الحاشية الآولي في كل الانس ٢٢٠ الذي هو الحاشية الآخرة.

ونقول: الضحك في بعض الحيوان، [والحمارية في بعض الحيوان]، فيوجد الضحك الذي هو الحاشية الأولى لافي شيء من الحمير التي هي الحاشية الآخرة.

(۱۸۰) الرابعة عشر و اذاكانت الحاشية الاولى في كل الواسطة، والحاشية الآخرة في بعض الواسطة؛ لم يجب نتيجة في ذلك، لان الحاشية الاولى ربماكانت في الحاشية الآخرة، و ربما لم يكن في شيء منها.

كقول القائل: الضحك لافى كل الحيوان ، و الانسية في بعص الحيوان ، فيوجد الضحك الدين هم الحاشية الأولى في كل الانس ٢٢٠ الدين هم الحاشية الآخرة .

و نقول: الضحك لا في كل الحيوان، و الحمارية في بعض الحيوان، فيوجد الضحك الذى هو الحاشية الاولى لافي شيء من الحمير التي هي الحاشية الآخرة. (١٨١) الخامسة عشر و اذا كانت الحاشية الاولى في بعض الواسطة، و الحاشية الآخرة لافي كل الواسطة؛ لم يجب نتيجة، و ذلك ان الحاشية الاولى ربما كانت في كل الحاشية الآخرة، و ربما لم يكن في شيء منها.

كقول القائل: الضّحك في بعض الحيوان، و الانسية لأفسى كل الحيوان، · في حد الضحّك السذى هم الحاشية الآخرة. السنّدين هم الحاشية الآخرة.

و نقول: الضحك في بعض الحيوان، و الحمارية لافي كل الحيوان، فيوجـــد الضحك الذي هو الحاشية الاولى لافي شيء من الحمير التي هي الحاشية الآخرة.

(۱۸۲) السادسة عشر و اذا كانت الحاشية الاولى لا فسى كل السواسطة ، و الحاشية الآخرة [لا] في كل الواسطة ٢٢٠ لم يجب نتيجة ، و ذلك ان الحاشية الأولى ربما كانت في كل الحاشية الآخرة ، و ربما لم يكن في شيء منها.

كقول القائل: المتطق لافي كل الحيوان، والانسية لافي كل الحيوان، قيوجد المنطق الذي هو الحاشية الأولى في كل الانس ٢٢٠ الذين هم الحاشية الآخرة.

و نقول: المنطق لافي كل الحيوان، و الحمارية لافي كل الحيوان، فيوجـــد المنطق الذي هو الحاشية الاولى لافي شيء من الحمير التي هي الحاشية الآخرة.

(۱۸۳) و لما اتى على الصنايع الست العشرة التنى فى الضرب الثالث ، قال: قد اتينا على الصنايع الثمان و الاربعين التى فى ضروب القرائن ٢٢٢ الثلاث ، فوجدنا صحائحها اربع عشرة: اربع منها فى الضرب الاول، و اربع فى الضرب الثانى، و ست فى الضرب الثالث. و وجدما ٢٢٢ فيها من الصنائع منكسرة ليست لشىء منها نتيجة واجبة.

قال: و البينة ۲۲۴ العامــة لهذه الضروب الثلاثــة من الصــّنائـع انــّه لايخـرج النتيجة الصـّحيحة الـمــوجبة الصـّحيحة من مقدمــاتها سالبتين او احــديهمــا ، و لايخرج النـّتيجة الصـّحيحة

المحصورة من قرينة يكون مقد متاه مهملتين، او احدهما.

(۱۸۴) و البيتنة الخاصة للضرّبالا ول انه يكون منه النتيجة الصـّحيحة العامّة الموجبة و العامة السالبة،ولايجتمع ذلك في احد الضرّبين الآخرين، و انه كامل لايحتاج في استبانة صحّة نتائجه الى تحويل شيء من مقد ماته.

والبيتنية الخاصة للضرب الثانى انه لا يخرج منه نتيجة صحيحة من قرينة يكون مقدمتاها شبيهتين .و اشتباههما ان يكونا جميعا موجبتين او سالبتين عامتين او موجبتين خاصتين ، و انه لايكون فيه نتيجة موجبة . و لكن صحائح نتائجه خواص كلها .

و البيتنة الخاصة للضرب الثالثانه لايكون[منه] نتيجة صحيحة عامة، ولكن صحائح نتايجه خواص كلهن. وليس من صحائح نتائج الضرب الثالث شيء يستعين ٢٢٥ في اظهار صحته عن الامرين اللتذين ذكرنا من قلب المقدمات، ورفع الكلام الى الامتناع، وعن احدهما، حتى تصير الحاشية الضرب الاول، و بيان ذلك مما قد اتينا عليه.

(۱۸۵) تم كتاب انولوطيقا ،وقد اتممنا كتاب انولوطيقا ٢٢٠، وليس بعده من هذه الكتب الاكتاب افوذقطيقى ٢٢٠، ولم يمنعنا من استقرائه ، الاانـــّا قد قد منا فى صدر الكتاب جماعا رأينا كافيا عن التفسير مستغنيا، ان شاءالله تعالى.

(۱۸۶) تمت كتب المنطق ۲۲۸ الثلاثة من ترجمة ابى ۲۲۱ محمد عبدالله بن ـ المقفع، وقد ترجمها بعد ابى ۲۲۹ محمد ابو نوح الكاتب النصرانى، ثم تـرجمها بعد ابى نوح سلم ۲۳۰ الحر انى صاحب بيت الحكمـة ليحيى بن خالد البرمكى ۲۳۱، و تـرجم الكتب ۲۳۲ الاربعة كلتها قبل هؤلاء المترجمين الـذيـن سميناهم هيلى الملكانى النصرانى ۲۳۳.

# حدود المنطق ابن بهريز

# 

(۱) هذا كتاب تقييد (معانى كتب) حدود المنطق [التى وضع السطاطاليس الفيلسوف] (و تحريرها و تجريد معانيها) وتصوير تقاسيم الاشياء التى ذكرفيها و حدودها المميزة لها. وهو مما غاص فى استخراجه وتقييده [من موطن] الحكمة و مأواها و معدن العلم و العمل منها ، خليفة الله فى خلقه الامام المامون عبدالله اميرالمؤمنين.. فى نحله اياه وجمعه له من كتاب السطاطاليس وجميع المفسرين لكتبه ، و اختار فى تمثيله و تصويره ليكون ايسر لفهمه و اسهل معنى لحفظه «عبد يشوع بن بهريز مطران الموصل»، و اولذلك صدر قد مه له:

(ب) [قال:] حقيق (على) المرء افتتاح كل علم وكل عمل جميعا و اغلاق ذلك و ختمه ايضا بالله تبارك وتعالى، فانه لا يعين على الخير غيره، و لا يتم حسنة الابعونه. فالحمدلله الحميد الما جد الملك الأول [الاله] الواحد الذي ابتدع بحوله (١) و انشأه بكرمه ومننه، لالحاجة به اليه، بل لسد حوائج خلقه، ولا للارتفاق بشيء منه، بل لادخال المرافق عليم، فجعل منه لسعة فضله روحا لطيفا و [منه] جسما كثيفا ثم جمعهما، والتف الانسان منهما، ليكون دليلا بوحدانية طباعه على وحدانية خالقه. فلا يقول قائل: الخالق اثنان مختلفان، كما ان الخلق شيئان

[متشتتان]، بل واحد خالق [خلق، فسمتى الخلق كيفا] ليتم الخلق على اختلافهما هو بعينه الذى جمعهما في الانسان و الفهما، و انه هو الحكيم وحده الذى افاد الحكمة خلقه. غير ان له من الشرف في حكمته مثل ماله في جوهره. و ذلك [كذلك] انه ازلى غير محدث كامل غير منقوص خالق غير مخلوق، وكذلك حكمته ازلية كائنية كجوهره، لاعلة واسطة بين علمه وبين الاشياء المعلومة منه، و لا دليل شاهد له، لانه لايخفي عليه خافية.

(ج) فاما نحن معاشر الانس، فحكمتنا محدثة ، كجوهر ناناقصة ، تنمو (٢) كاجسادنا. وعلمناذ وعلة واسطة يستشهد على المعلول بها، و دلالـة تـوقعه على مـا خفى من الامور علينا. ولذلك جعل الله من الاشياء ظاهـرة ومنهــا خفية، كماجعل الأنسان من نفس ناطقة وجسد ظاهر ، وكماجعل النفس المسترّة (٣) انما يطلّع على الامور بالجسد البادي. كـذلك جعل الله الاشيـاء الخفية المجهولة انمـا يستدلُّ عليها بالظاهرة المكشوفة (٤). فانه لوجعل الاشياءكلُّها ظاهرة، لما كانت بغية و لاطلبة. ولوجعلها خفية غير ظاهرة، لما كان درك و لااصابـة. و لكنَّه اخفي بعضهـا ليطلب علمه، و اظهر بعضها، ليستدل به، فيدرك الباطن بالظاهر، و يصاب المجهول بالمعلوم. فيكون الظاهر (۵) المعلوم كالجسر الواصل بين جنبتي النهر ، و السلّم الذي [به] يتدرج فيه من انتقل الى فوق، والشاهدين الذين يحقيّقان دعوى المدّعي. و ذلك ما يجعل (ع)الله له الحمد ( لخفائه و عزوبه ) نبيَّه [و] خليفته [اعزَّه الله] واسطابينه وبين عباده، ووصلة لهم به وسببا اليه، فاوجب من طاعته عليهم مثل الذى اوجب من طاعته عليه، حتى صار المطيع لخليفة الله مطيعا للذي استخلفه، و العاصي له عاصيا لله الذي ارتضاه . [فائه انكاناهل خراسان مطبعين لأمير المؤمنين اكرم اللَّه وجهه، و امير المؤمنين مطيعًا للَّه ، قاهل خراسان إذاً مطيعين للَّه ؛ و إن كان الترك عصاة لخليفة الله، و الخليفة مطيعًا لله، فالترك اذاً عصاة لله. ] فحق على التّناس التوصيّل الى رضى (٧) الله بتحرّي رضا من رضي الله ، والتجنيّب لمساخط الله باجتناب مساخط خليفة الله . وكذلك ينبغي ان يستدل بالظاهر على الخفيُّ من الأمور (٨) ، و ان يتدرُّ ج الى علم المجهول من المعلوم ، (٩) و ان يعلم (١٠)

كيف ينبغى ان يستعمل ذلك و يستعين به. (فانه) كما ان من لاشىء ظاهره معلوم (١١) له، لاسبيل له الى علم شىء مما خفى من الامور عليه. ومن لا شاهدله، لاسبيل الى معرفة صدق دعواه؛ كذلك لاسبيل لمن لا (١٢) يعرف كيف ينبغى له ان يستدل بما علم على ماجهل الى علم شىء مما يجهل (سبيل). وان علم ذلك، لم يعلم انه يعلمه. و ذلك كمن عاين من (٣؛) قد نسيه بعد ما كان يعرفه، فهو يعرفه، ولا يعرف انه يعرفه. و كمن يتكلم بالنصو فيجد من غير ان يعلم اصوله، فهو يعلم فى اصابته ولا يعلم انه مصيب فى كلامه. و كالا عمى يرمى و يصيب فهو لايدرى اخطاء ام اصاب. (١٤) و كمن يخمن الشىء، و يحر زه، فهو (١٥) وان اصاب فى تخمينه، فليس هو على يقين من اصابته، مالم يزن الشىء اويكيله.

(د) والتذى علم ارسطاطاليس صاحب المنطق من ذلك أن الناس في منطقهم بين مخطىء ومصيب. فان (١٤) المصيب شبيه بالمخطىء فيجهلهالصواب في منطقه (١٧) مالم يعرف حدود المنطق، و ان السَّامع بالصَّوابِ لايجبِ عليه قبوله، مالم يكن له موازين يعين (١٨) بها ،الا مثل مايجب على السامع بالخطاء . و انهـّـم في ذلك بمنزلة الاعمى المتلمّـس بجوهرة نفيسة، لكن لايصيبها معما(١٩) قــد سلك من ظلم العمى عليه، و [اما] ان [هو] اصابها، لم يدر أجوهــرة هي ام حصاة ؟ فرأى (٢٠) ان يضع للمنطق حدودا، من وقف عليها (٢١) اصاب، ويحكم (۲۲) ایضا انّه قد اصاب، وان (۲۳) من جاز عنها اخطأ ، و علم مع ذلك انه قد اخطأ . و اذاقاس منطقه (٢٢) اليها، وكذلك السامع اذا قام بمثلها [عليها]؛ وجب عليه قبول الصُّواب اضطرارا، ولزمته الحجة؛ ان جاز عنها (٢٥)، و انقطع عذره فى قبول الخطاء، و اتسع العذرك في ذكره .كما ان المال اذا وزن بموازين عادلة، لم يجز لمعطيه أن يدُّعي فيه زيادة، والا استبان جوره، ولالقابضه أن يدُّعي فيه نقصانًا، والأوضح ظلمه فقصد، (٢٤) بــذلك من حضر الوزن بينهمـــا . وليس وضعه لهذه الحدودانــه يخرُّصها ويقولها. فيجبوز لقائل ان يقــول انتَّى لااقبلهــا ولا اقتــدى به (٢٧) فيهــا ، ولكنـّـه انمــا استخرجهــا من اصول المنطق و اظهر خفیاتها وهی امر اضطراری لابد منه، حتی یجد احد السبیل الی آن یدخل(۲۸)

الشُّك فيه. فقد يجب على كل ذي نطق من البشران يعرفهـا (ويزن منطقه) [بها] و يقد ركلامه عليها،[فيعتبر](٢٩)ماورد من(سمعه)عليه من الكلام بموازينها، ولاسيـّما عند(٣٠)الملوك والرُّؤساء الذين هم بمنزلة [الناقدين] لغيرهمالوازنين (٣١) لمن سواهم في الصدور عن آرائهم (٣٢) والاقتداء باقاويلهم، كما انذوي الاموال لاغني بهم عن موازين (٣٣) يزنونبها اموالهم ، وان اغنى نفسه عن ذلك بعضهم ثقة منه لغيرهمنالموازين، فصارفي الحاجة اليه (٣٤) اشد مسكنة ونصبا(٣٥) منه في اتّخاذ الموازين. فاما الوازنون (٣٤) الـذين الـوزن صناعتهم ، فلابد لهم من اتتخاذ الموازين اضطرارا ،كـذلك على كل ناطق (نطق) من الأنس قراءة كتب المنطق و معرفة حدوده و مقاييسه، وبخاصة على ائمتهم و ولاة الامـر منهم الذين يلزمهم ان يكونـوا ائمـّة فيالعلم و العمل جميعا كمـاهم (٣٧) فيالمرتبة والقدر . فلايكون رياستهم اعلى من علمهم ولا سلطانهم اشرف من اعمالهم ، بليكون الشّرف لهم في انفسهم على شرف قرابتهم، (و بالله التوفيق). [كما جعل الله امير المؤمنين، اعزُّهـ الله، الشرّف في علمه و عمله جميعا على جميع مراتب الدنيا ، حتى انه لو كان للبشر فوق الخلافة مرتبة يقدر عليها احد، لسمابه عن اخلاقه فضله اليها، كما سموا فيالاخر، معما هو فيه من ملك السدنيا الى غاية نعيم الجنّة القصيا. و لماترآی امیرالمؤمنین ، کـر مه الله، من وجوب معرفة حـدود المنطق علىالناس و تسدُّد منطقهم بها، وتراى ايضا من ذهابهم عنهـا، و إقصار هم عن النظر في كتبها ، لغموض معانيها و اشكال فنونها ، و ما احب من نفعهم و ادخـال المرفق عليهم و تسهيل معونتها لهم وتحلَّيهم بعلمها و تزيينها بها، ما امــرني بكشفها و تجريدها و اختصارها و تقييدها وتصوير تقاسيمها وحدودها، ليكون تمثيلها بين عيني قاريها ، مسهـ "لا لفهمها ميسـ "را لحفظها ؛ فانتهيت الى ذلك الى امره ، لاجهل منى بجهلى ، اوقلة علم منى بعجزي، بل ثقة لامره اياي بتاييد الله لي و اتَّكالًا لما امرني بهعلي توفيق الله ايّاى وايمانا به، كما ان [اميرالمؤمنين]، ايّده الله، لازم له، كذلك هو لازم لأمره، واصل معه الى من امره انشاءالله.

(ه) وهذا حين نبتدىء في تصوير ما في كتب المنطق من تقاسيم الأشياء و

حدودها على تقدير الفيلسوف لها، و تقديمه لما قد منها . اذتقد م قبلها ما اتشفقت القدماء على تقديمه من كتب ايساغوجي، وهو المدخل الذي وضع فرفرديوس في صفة ماذكره ارسطاطا ئيس في كتابه الاو لوهو كتاب قطيغورياس ، اى المقولات ، من الجنس والصورة والفصل والخاصة والعرض. وقبل هذا ايضا ما تقد م ما استعمله المفسرون لهذه الكتب في تفسيرها و تقسيم اشياء و تحديدها، واجب العلم بها فيها، وما يذكر في ذلك يعلم انه لابد منه، انشاء الله .

(و) تصوير تقسيم ما استعمل المفسرون من الأشياء في كتب المنطق، واو ل ذلك تفسير التقسيم.]

فاوك ما استعمله في تقسيم التقسيم.

#### التقسيم ينقسم سبعة اقسام:

احدها كالجنس للصور، بمنزلة الحيوان الناطق وغير الناطق.

والثاني كالصُّور للاشخاص،بمنزلة الانسان كعمرو وسعيد وزيد (٣٨).

و الثالث كالكل ً للاجزاء وهو قسمان:

امًا الى اجزاء متشابهة، كالعود(٣٩)عيدانا، والعظم عظاما.

و امّا الى اجزاء غير متشابهة (۴۰) كالجسد راساويدين وجبهة [و وجه] و رجلين .

والترابع كالاسم الواقع على اشياء مختلفة، كاسم الكلب الواقع على كلب البتر وكلب الماء و الكلب المصور [و المنحوت والرجل وكلب الجبار].

والخامس كالجوهر و الاعراض (٤١) بمنزلة (الانسان) و [الجسم] الابيض والاسود و الحارو البارد.

و السادس كالاعراض للجوهر (٤٢) بمنزلة الابيض [للحسس و اللبن] (و الاسود الناطق وغيرالناطق).

والسَّابِع كالعرض للاعراض، بمنزلة الابيض حارُّ وبارد (٤٣)

#### (ز) تقسيم اسم الحد

الحد مقال وجيزدال على ذات الشيء المحدود. و ذلك ان القول قسمان: مطنب ووجيز. والوجيز منه دال على اشتقاق الاسماء، ومنه دال على ذات الشيء، وهو الحد كماذكرها. وهمتا جاء في الحد تقسيم مايكون منه قوام الحد . و قوام الحد من اربعه اشياء:

احدهـا من الجنس والفصول المنشئة للصّور، وهو تامُ، كالانسان حى ، و هو جنس يعمّ الناطق وغير الناطق والمائت وغير المائت.

و الثاني من عنصر الشيء، كقولنافي الطبُّ انه معافاة اجساد الأنس.

و الثالث من غايته، كقولنافي الطبِّ: انه افادة الاجساد الصحة.

و الرابع العنصرو التمام جميعا ، وهو كامل ، كقولنافيه ايضا: انه معافاة اجسادالانس ليفيدهاالصحة. \* \*

#### (يا) فساد الحد من وجهين:

احد هما الزيادة فيه التنى هى النقصان من المحدود. كقولنا: الانسان حى ُ ناطق مائت كاتب، فانه يخرج كل من ليس بكاتب عن الانسان.

و الاخــر النقصان منه الــذى هو زيــادة فى المحدود. كقولنا: الانسان حى ناطق، فنقصان المائت جعل الملائكة في جملة الانس. \*\*

(ح) \* في د :

| تعيين حد اسم الحد                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                  |                                                                                                   |      |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|
| دال على ذات كل شيء                                                                                                                                   | وجيز                                                                                                                                                             | مقال                                                                                              | الحد |  |
| تفصيّله من الاسماع المشتقة اليّي انعـا تدلّ على اشتقاق<br>الاسماء على ذاتها ،كاسم موسى الدال على انه سيل من<br>الماء، واسم الكاتب المشتق من الكتابة. | تفصَّله من المقال المطنب اللّذي ان دل على إذات الشيء<br>قليس بحدلاطنابه<br>كقول القائل: الانسان من نفس وجسد، وله من قبل النفس<br>كذا وكذا، ومن قبل جسده كذاوكذا. | ومنه وجيز: منه دال على اشتقاق الاسماع، ومنه على ذات<br>الاسماع، وهو الحد كما ذكرنا .<br>منه مطنب. |      |  |

| تصوير تقسيم ما منه الحد ً<br>قوام الحد ً يكون من البعة اشياء                                                        |                                                                        |                                                                                       |                                              |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|--|
| والرابع من العنصر والتمام جميعا، وهو كامل، كقولنا ايضا:<br>في الطبّ انــّه معنى باجساد الناس الــّي يكتسب بها الصحة | و الثالث من تمامه، كقولنافي الطبُّ: ا [نتّه] بــه يكتسب الاجساد الصحة. | و الثاني من عنصر الشيء يعني هيولاه، وعد ته، كقولنافي<br>الطب: انته يعني باجساد الانس. | احدها من الجنس والفصول المنشئة للصور التام". |  |

# (ى) حد كل الانسان

| مائـــت                          | ناطـــق                          | حـــى                                          |
|----------------------------------|----------------------------------|------------------------------------------------|
| نفصيّله من الملائكه اليّي لاتموت | نفصـّله من البهائم فانها لاتنطق. | جنس يعم الناطق وغيرالناطق والمائت وغير المائت. |

(يب) \* \* \* ـ فى د : تصوير تقسيم فساد الحد

| فسادالحد يكون على وجهين                                                                                          |                                                                                                                        |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| و الاخر النقصان منه المذى هو زيادة في المحسدود . كقولنا : الانسانحي تاطق، فان نقصان المائية و ادخلهم مع الانسان. | احد هما الزيادة فيه<br>التي هي نقصان من<br>المحدود. كقولنا :<br>الانسان حيي ناطق<br>الكاتب فيه نقصت<br>كل من ليس بكاتب |  |  |  |

# (بج) قول فورن في ابطال العلم:

ان كانانما يعرف كل شيء بالحد "؛ فالحديدتاج الى ان يعرف بالحد، وهو الى مالا نهاية له لايدرك، فليس اذاعلم بتة.

#### (يد) الجواب على وجهين

يقال لهم ابعلم قلتم: انه لاعلم، ام بجهل؟ فان قلتم: بعلم، فقد اقررتم بما انكرتم من المعلم. وان قلتم بجهل، لم يقبل قولكم ان كنتم على جهالة منكم.

و الثانى ان الحدّ ضربان : اسم و تفسير. انما يحدّ و يقسم اسم الحدّ ، لاتفسيره .

وكل محتاج الى تقسيم (؟)، فاما التفسير فليس يلزمناك تفسير، لانته بين واضح . \*

### (يز) الفلهة معينة بتزين حيوة النفس

وحيوتها قسمان: احد هما العلم، والآخر العمل.

وكذلك الفلسفة قسمان: احد هما في العلم، والاخر في العمل.

فالتّذي في العلم هو الذي يزين قسم حياة النفس العلمية.

و النّذي في العمل هو الذي يزين قسم حيوة النفس العملية. \* \*

### (ك) تقسيم حدود الفلسفة.

وهى ستة حدود: اثنان من الامرالموضوع لها ليعلمه، وهو جميع الاشياء: احدهما: الفلسفة العلم بانيّة جميع الاشياء التي يصورها العوام الثابتة لاباشخاصهاالخواص الزائلة.

والاخر: الفلسفة علم الاشياء [من] الالهيّـتة والانسيّـة وماد ونها من الروحانية والجسمانية.

(یه) \* - فی د :

وقد قال فيورى وسامسطيوس فى ابطال العلم: انه انكان انما يعرفكل شىء بالحد فالحد اذا كان] محتاجا الى ان يعرف بحد آخر، وهذا بآخر، وذلك الى مالانهاية له، و مالا نهاية له لايدرك البتة، فليس اذا علم البتة.

# (يو) الجواب في ذلك على ثلثة اوجه

# (يح) \* \* – فيد:

| الفلسفة معينة بتز"ين حيوة النفس |           |  |
|---------------------------------|-----------|--|
| احد هما في العلم                | حيوة النف |  |
| و الاخر في العمل                | س قسمان   |  |

( يط )

| و لذلك الفلسفة قسمان                               |                                                    |  |
|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------|--|
| و الاخر العمل، هوالذي يزيّنبهقسم حيوة النفس العملي | احد هما العلم، هوالذي يزين بهقسم حيوة النفس العلمي |  |

و اثنان [منها] من غايتها التى يقصد اليها، وهى تزيين حياة النفس. احدهما: الفلسفة الاقتداء بفعال الله ما امكن الانسان، وهو ما وضع افلاطن فى قوله (٤٤):

ان الشبه (۴۵) يجول هاهنا ، فليتزين (۴۶) من هاهنا ، و الــذى من هاهنا هو الاقتداء بالله تعالى وبفعاله ما امكن المرء (۴۷).

و الثَّاني: الفلسفة الهام النفس الموت (٣٨).

و الخامس من قبل شرفها: هوان الفلسفة مهنة المهن و علم العلوم و صناعة الصناعة السباعات (٤٩).

والسادس من قبل اشتقاقها، هوان (٥٠) الفلسفة ايثار (٥٨) الحكمةاى ايثار الله الذي هو معين الحكمة ومعدنها.

الحياة حياتان: حياة طبيعية، وهى اتصال النفس بالجسد. (٥٢) و الاخسرى حياة هوى (٥٣) الانهماك في الشهوات.

الموت موتان: (احدهما) مسوت طبيعى ، (اى) مفارقة النفس الجسد، و (الاخر) موت هوى (۵۴) و ارادى، و هو اخترام الشهوات، (وهو الموت السذى ذكر فى الحد المتقدم)

(كا) الفلسفة العلم بانيّة جميع الأشياء، وهي تنقسم ثلثة اقسام:

احد هما العلم العقلى ، كالعلم بمالا يحس .

و الثاني العلم الحستيّ، وهو العلم بما يحسّ.

و الثالث العلم القياسي، كقياس ماغاب عنا بما شاهدنا \*

(كج) و الفلسفة علم جميع الاشياء الالهية و الانسية (۵۵)

الألاهية هي اشرف امور الأخرة الروحانية ، و انما احتيج الى هذا الحد في السرد على دمقراطيس و افيقروس اللذين كاتباييزعمان انه ليس من شيء روحاني لايحس . ( ٥٤ ) و انتما ا [لا] شياء كلها من جسوم من اجزاء

لايتجزّى (۵۷)، كالحبّات السذى يرى فى خيال (۵۸) الشّمساذا (ما) تركبّبت، فانسّما يقع منه القطع على الفصول التى منه. فاخبر هــذا (۵۹)الحدّبان مع الاشياء الجسمانية اشياء روحانيـّة ايضا.

# (كب) \* في د :

| جميع الاشياء                                                                      | با ًنيـّة                                                                                                                                                                                                 | الفلسفة العلم                                                                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تفصّلها من سائر الصّنّاعاتكالطب و البلاغة الّتي انمــا يعلم بعض<br>الاشياء لاكلها | تفصُّلُها ممُّّا انَّا نعلم الاشخاص الخواصُ ّالنَّتي لاانتِّية لها،لانها تزول<br>ولا تلبث ، فانتَّه انتَّما عنايتها بالصّور والاجناس العوام ً النَّتي انتَّما<br>الاّنيَّة و الوجود لها لثباتها و دوامها. | ومنه علم العقل كالعلم بمالايحس".<br>و منه علم الحواس"، كالعلم بما يحس".<br>ومنه علم وهم، كتوهشم مم"اغاب عن". |

(و الانسية) [هي] اشرف الامور [الدنيا] الجسمانيّة في الدنيا ، و من علم الاشرف (فقد حصل في علمه) [علم] الاحط الذي دونه.

قال افلاطون: ما الذي هو (دائم) و ليس له تكوّن، و ذلك (٤٠) الاجناس و الصّورالتي هي مذقط(٤١) ثابتة من غير ان يحدثيوما فيوما، و [١] مّا النّدي يكون الدّهر وليس هو (هو) البتة ذلك الاشخاص السّي يحدث يوما فيوما ويزول او لا فاول.

# (كد) تقسيم الفلسفة

وهى تنقسم بدّيا قسمين:

احدهما العلم وهو ثلثة اقسام:

فمنه العلم الاعلى، وهو علم الروحانيّة التي لايحسّ.

ومنه علم الادب، و هو اربعة اقسام: المساحة ، و الحساب ، و التنجيم ، و علم اللحون .

ومنه العلم الاسفل وهو علم الجسمانيّة التي يحسّ.

و الآخر العمل، وهو ثلثة اقسام.

فمنه السياسة العامة، وسياسة الخاصة، وسياسة المرع نفسه. وكل واحد منها ينقسم اربعة اقسام:

احدها وضع السنن ، و الثانى فصل القضاء ، و الثالث الاحتراس ، كيلا يغتالوننا، والرابع المجاهدة لهم ان هم كاشفونا.

وانما ينقسم العلم ثلثة اقسام لأن الأشياء شيئان:

احد هما محسوس، وهو قسمان:

فمتها مالا يفارق العدة التنى هو فيها اولا اولا فى التوهم"، بمنزلة الامهات الاربع ومانشأ منها، وعلمها يسمى العلم الاسفل.

| الفلسفه ينقسم قسمين                                                                                                          |                                               |                                                                                                 |                                                |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|--|
| و الاخر العمل و هو ثلثة اقسام                                                                                                |                                               | احد هما العلم وهو ثلثة اقسام                                                                    |                                                |  |
| اولها وضع السنن<br>فهنه السياسة العامة<br>وهنه السياسة الخاصة<br>وهنه سياسة المرء نفسه<br>كيلا ينتالوننا .<br>كانوا كاشفونا. | فمنه العلم الاعلى،هو علم الروحانياتالتي لاتحس | الادنى الادنى العالم المساحة اللادنى اللادنى الله المساب ومنه المساب ومنه المساب واللحون المحون | و منه العلم الاسفل، هو علم الجسمانيات التي تحس |  |

و منها ما يفارق عدّته فى التوهـم فقط بمنزلة الدّائرة و الشكل المثلـّث و المربــّع، وعلمها يسمـّى علم الادب \* \*
و الاخر غير محسوس وعلمه يسمى العلم الاعلى.

### -(كز) و انما ينقسم العمل ثلثة اقسام:

لان كل منصنع شيئا اما ان(٤٦)يصنعه باهل المدينة عامة، [او باهل بيته عامية] واميّا (٤٣) باهل بيته خاصيّة، و اما بنفسه خصوصا.

(كح) و انما ينقسم علم الادب اربعة اقسام، لأن الكمية قسمان:

احد هما منتظم [متصل] و هو قسمان: احد هما متحرك، منه يكون التنجيم. وإلاخر غير متحرك، منه يكون المساحة

(كو) \* \* – في د:

| وانما ينقسم العلم قسمان لان الاشياءشيئان                                                  |                                                |                                                                                                                                            |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| والاخر غير محسوس                                                                          | ان                                             | احدهما محسوس وهوقسم                                                                                                                        |  |
| وعلمه يسمتي العلم الاعلى بمنزلة الامهتات الاربع ومانشأ منها وعلمها<br>يسمتي العلم الاسفل. | فمنه مالايفارق العدة التي هو فيها ولا بالتوهم. | و منها ما يفارق العدّة التي هو فيها بالتو <sup>ت</sup> هم فقط ،كالد <sup>آ</sup> ائرة و الشكل<br>المثلّث و المربح، وعلمها يسمتي علم الأدب. |  |

و الاخر منه منفصل (۶۴)وهو قسمان:

احدهما يشاكل بعضه بعضا، (و) منه يكون اللحون.

و الاخر غير مشاكل، (و) منه يكون الحساب، [يعنّى العدد].

وقد يلزمالعملاربع فضائل، كل واحدة منهن بين اثنين من الزيادة والنقصان.

احداها(٤٥)العفة وهي لازمة لوضع السنّة ، زيادتها انفساخ و قلة حركة، و نقصانها شره و مجانة.

و الثانية(۶۶)العدل ، و هو لازم لفصل(۶۷)القضاء ، زيادته تزهــّــد و تغابن، و نقصانه (ظلم) وجور [وجفو] .

والثالثة الحكمة، وهى لازمة اللاحتراس، زيادتها خبّ [ومضار ](؟) وجربزة [وخيانة]،ونقصانها موق و رعونة .

و الرابعة القوة، وهي لازمة للمجاهدة، زيادتها خرق [وسفاهة] و تهور ، و نقصانها جبن ومعجزة .

و انمالزمت هذه الاربع الفضائل العمل، من قبل ان قوى النفس ثلث ، كما ذكرها الحكماء:

احداها المنطق(٨٦)[والعقل].فانكان تاميًّا، فهو حكمة.

و الثانية الغضب. فإن كان، على الشر فهو قوة.

و الثالثة الشهوة . فانكانت للخير، فهي عفيّة .

فاذا كانت هذه الثلث قوى على ماينبغى، وهو ان يكون الشهوة و الغضب مدبـّرين من العقل، (۶۹) كان ذلك عدلا، (اى حسن السياسة واعطى كلذى حقحقه).

فقد (۷۰) استبان ممـــّا (۷۱) وصفنا، ان الشرّ ليس مناصبا (۷۲) للخير فقط ، بل لذاته ايضا بالزيادة و النقصان.

فان قال قائل: ان ذلك جو ز ان يكون للشيء الواحــد ضد ان اثنان، (٧٣) قلنا : ان الشر انما يناصب الاعتدال و غير الاعتدال ، فان الخير معتدل و الشر في زيادته ونقصانه غير معتدل. فانمــّا له في ذلك ضد واحد، وهو الخير ، فامــّا ذاتــه فو انتما يناصبها] بالزيادة والنقصان.

# (كط) الدعوى في المنطق ثلثة (٧٤)

احديها انه جزو ثالث من الفلسفة و هي (٧٥) قول الفلاسفة الذين يسمسون

الرواقيين لتعليمهم في رواق [كان في المدينة التي يسمى ] اتينوس .

و الثانية (٧۶) انه اداة لها ، وهى (٧٧) قول اصحاب ارسطا طائيس (٧٨) الله الله الله المستون المشائين ، لتعليمهم مشاة [وهم يمشون تواضعا منهم وتيقيظا (٧٩) لعقولهم و] نفعا لابدانهم .

والثالثة انه جزو و اداة جميعا، وهذه (٨٠) قول افلاطون و اصحابه (٨١) التذين يسمتون الاقدمانيين (٨٢) من موضع كانسون يتعلتمون (٨٣) فيه يسمتى آقاداميا . (٨٤)(و) مااحتج بهاهل الترواق في دعواهم حجتان:

احداهما ان قالوا: انكل ما استعمله صناعة منّا ، فلم يوجد (۸۵) جزواً او جزو (جزو) من غيرها ، فهو لامحالة جزو او جزو جزو منها، و لسنا، نجد (۸۶) المنطق من غيرالفلسفة جزوا، فهو (۸۷) اذا جزو اوجزو جزو منها

والثانية (٨٨)في ان المنطق جزو لاجزوجزو من الفلسفة، (وهو) ان قالوا: كل مالم يوافق الجزو في العدّة التّي تكلّف بها والغاية الّتي يقصد اليها فليس بجزو له، بل جزو [تام ] مثله. و لسنانجد المنطق يوافق العلم في عد ته التّي هي جميع الاشياء، و لافي غايته التي هي كمالها في الفضل . (٨٩) فالمنطق اذا لاجزو لشيء من هذين الجزوين بل جزو الفلسفة مثلهما.

ما احترج به المشاؤون اصحاب ارسطو في دعواهم خمس حجج: الاولى (٩٠) انه كان ينبغى لكم ان تذكروا (٩١) ان كل ما استعمله صناعة [مراع] فلم يوجد جزا من غيرها، فهو اداة لها كما انا(٩٢) قدنجد المبضع لاجزو من غيرالطب و لاجزو منه، بل اداة له. وكذلك المنطق [اداة] في الفلسفة.

و الثانية ان كل صناعة استعملت شيئا فهو افضل من الشيء الـذي يستعمله، كفضل الفروسيّة على السراجة، والملاحة على النيّجارة (٩٣). فـان كـان الجزو يستعمل المنطق، وكان المنطق جزاً من الفلسفة، فالطبُّ اذا افضل من الفلسفة، وذلك باطل، فالمنطق اذا اداة لاجزو.

و الثالثة (٩٤) انته و ان كانت صناعة المنطق اصابة من الفلسفة ، فليس

يجعلها ذلك جزوا منها، كما ان علاج النتجارة للارز به [لللازبه] والشفتج لايجعلها (٩٥) جزو أمنها.

والرابعة ان حد الجزو الذى هو ما اذا كان فى الشىءكان به تمامه. واذازايله، كان به (٩٤) نقصانه، دال على ان المنطق لاجــزو للفلسفة، بل اداة لها. و ذلك انه لاوجدانه [يتمــم] للفلسفة، ولا عدمه ينقصها، لانــها تامة فى الاشياء، وان لم يستخرج علمها بالمنطق.

والخامسة ان كل جزوكانت له مرتبة في الكل الذي (يزيدها) هوجزو (ه) لاينتقل عنه منموضع الى موضع كما لاينتقل العين من الوجه، ولا اليد من الكتف. و المنطق ينتقل من العلم الى العمل و عن العمل الـــى العلم ، فليس اذا بجزو بل اداة للفلسفة .

### (ل) ما احتج به اصحاب افلاطن في دعواهم وهو حجتان:

احداهما أن المنطق ضربان:

احدهما ما اذا استعمل كحدود المنطق مجرد امن طبيعة الاشياء .

و الاخر اذا ما استعمل كطبيعة الاشياء بمنزلة الموازين و المكائيل المفردة بدأتها الملابسة ايضا لما وزن وكيل بها. فهو اذا ما استعمل مجردا كحدوده اداة، واذا ما استعمل كطبيعة الاشياء، فهو جزو للفلسفة.

و الآخرى ان المنطق في جهة اخرى ضربان:

اذا ما استعمل وهو ملابس لعدّته التي هي تاليف الكلام و قرن المقدمــات بعضها مع بعض.

و الآخر اذا ماكان مفردا مجرد اعنها.

فاذا ما استعمل وهو ملابس لعدُّته فهو اداة.

# واذا ما استعمل وهو مجرَّد منها،فهو جزو الفلسفة (٩٧) \*

# (لب) ما احتج بهفى دحض حجتى اصحاب افلاطن وهو الربع حجج:

احداهما انه لايمكن ان يكون الشيء جزوا و اداة جميعا ، لان الجزو من اجل نفسه، كاليد و السرجل، لامن اجل غيره. فالاداة من اجل غيرها كالقدوم و المنشار، لامن اجل انفسهما.

الثانية ان الجزو اذا تركتب مع جزو آخر، كمتلا الكل. فاما الا داة ان تركتب مع الف اداة ، لم يتم منها الشيء الذي هي اداته . فالجزو اذا غير الا داة .

و الثالثة ان قالوا: ان البدن جزو و اداة جميعا ، فليعلموا انها ليس بشيء واحد هي جزو و اداة جميعا، بل شيئين اثنين: اماجزو وللجسد، واما اداة فللنفس. والمنطق ليس بشئيين يجعلونه جزواو اداة بلشيء واحد.

و الرابعة انه ان كان المنطق اذا استعمل وهو ملابس لطبيعة الاشياء، جزواً للفلسفة، لان الاشياء عدّته؛ فهو اذا اذا ما استعمل في صفة اجساد الانس، جنس

شما احتج به اصحاب افلاطن فی دعواهم حجتان ، ثلثة (صحح) احداهما ان المنطق ضربان:

احدهما اذا ما استعمل وهو ملابس لعدته التى هى تاليف الكلام وقرن المقدمات و الاخر اذا ماكان مفردا مجردا منها. فاذا استعمل وهو ملابس لعدته فهو اداة و اذا استعمل مجردا منها، فهو جزو الفلسفة.

و الاخر ان المنطق في جهة اخرى ضربان:

احد هما اذا ما استعمل كحدود المنطق مجردامن طبيعة الاشياء.

و الاخر اذا ما استعمل كطبيعة الاشياء كالموازين والمكاييل المفردة بذاتها الملابسته ايضا لماوزن وكيل بها، فهوا اذا ما استعمل كطبيعة الاشياء فهو جزو الفلسفة.

<sup>(</sup>٤)

للطب الله عديه، وبها كلفه وعنايته ، فيصير المنطق جزوا للفلسفة و الطب جميعا، و غيرهما ما استعمل في صفة عديد م و ذلك مالايمكن. فالمنطق اذا اداة للفلسفه كما قال ارسطا طائيس لاجزولها.

(د).

# (لج) تقسيم الوجوه التي ينبغي (٩٨) علمها قبل كل كتاب وهي سبعة اوجه:

احدیها معرفة الغایة، [یحتاجالیها] (۹۹) لیسد د القاری نحوها فهمه. والثانی منفعته، یحتاج الیها القاری لیکون احرص له علی علمه (۱۰۰).

[و الثالث] النسبة ، اى لمن هو ، يحتاج اليها القارى ، ليصدق بمايقرء اذا عرف صاحبه (١٠١)

[والرابع] مرتبته، [يحتاج الى علمها] لثلاينحط درجة الكتاب.

[و الخامس] سمته، [يحتاج القارى الى معرفتها]، لانتها تدل بايجاز على غاية الكتاب (١٠٢) .

[والسادس] تقسيم فنونه، [يحتاج القارى الى علمها] ليكون امس لفهم القارى للكتاب.

[والسابع] اى العلوم يوافق، [يحتاج القارى الى علم ذلك] ليستدل بهعلى جهة [الكتاب] وغايته.

[هذه الغاية والغرض المنتظر (١٠٣) والعاقبة السّتى يتقدم الانسان فيتوهمها. و وقدينبغى ان نعلم ان ول التوهم و العلم آخر العمل، و آخر العمل اول العلم. و ذلك ان الكن و السقف اول مايتو همه من يريد بناء بيت ليسكن فيه، ثم يعلم ان السقف لايقوم الابحيطان، والحائط الابالاساس، فينتهى في علمه الى اساس، و يبتدىء بعمله، و ينتهى في علمه الى السقف الدنى هو اول تفكيره. وكذلك صنع الرسطا طائيس في كتب المنطق على نحو ما تصوره] (د)

# (لد) تقسيم كل ما ينطق به وهو قسمان:

امـــّا (۱۰۴) بسيط مفرد، كالاسماء المفردة ، مثل زيد ، [يزيد]، طويل، كاتب (و) هى آخر ما انتهى اليه [تفكــّر] الفيلسوف . و ربــّما ابتدأ بالصفة ويحل كتابها كتاب قاطيغورياس اى المقولات (۱۰۵)

واميّا (۱۰۶) مركيّب موليّف، وهو قسمان:

احد هما من الاسماء المفردة ، وهى المقد مات ، كقولنا: (زيد) [يزيد] ، كاتب. [التنى ايتاها وصف بعد المقولات] وسمتى كتابها كتاب فريرمينياس (١٠٧) اى كتاب التلخيص.

والاخر من المقد مات، وهي كالصّنائع الّتي ايّاها وصف بعد المقد مان، كقو لنا :كل كاتب انسان ، وكل انسان حيّ، فكل كاتب اذا حيى و [سمّى] كتابها كتاب انولوطيقا [انولوطيقى] اىالنقائض لنقضه بعضها [وردّهايّاه] (١٠٨) الى بعض.

[ثم صار تاخره الى صفة اى الصنائع ينبغى ان يستعمله فى الاستدلال و التحقيق، ومن اى المقد مات ينبغى ان يؤلتف. وهى الدلالات المختلفة. و يحل كتابها كتاب افود يقطيقى، اى كتاب البرهان والتحقيق، وهى كانت غايته، و اول تفكيره، لتحقق الاشياء بها، واليها انتهى فى آخر صفته وعمله. فامنا المقولات التى كانت اول عملها، فانها كانت آخر تفكيره. و ذلك انه علم ان صنائع التحقيق لايعلم حتى يعرف الصنائع الكلية، و ان الصنائع لايصاغ الامن المقدمات، و ان المقد مات لايوليف الا من الاسماء المفردة التى هى المقولات. و هى بمنزلة الحروف المقطعة التى بها يبتدى المعلم. ثم يترقي منها الى ابجد، ثم الى الكتاب.]

(ثم المحقق وهو البرهان، وكتابه افودقطيقا وهى غايته. و المقولات كانت آخر تفكيره · فابتدأ بالمقولات وانتهى الى البرهان. وهو معنى قولهم: او لاالعمل آخر الفكرة، و آخر العمل او لا الفكرة .)

### (له) الصنعة العامة تنقسم خمسة اقسام

او لها (١٠٩) صادق (و) لايكذب (كالبرهان) [هوصفة البرهان واليقين التى وصف في كتاب التحقيق].

و الثنّاني كثير منّا يصدق [و] قليل منّا يكذب و هـو صنعة البلغاء [النّتي وصفت في كتاب ريطوريةي] (وكتابه ريطوريقا) (١١٠) [اى البلاغة].

و الثالث معتدل (١١١) الصدّق والكذب بالسّويـة، (و) هو صنعة الجــدل [الـتنى وصفت في كتاب طوبيقي (وكتابه طوبيقا) اىمواضع الكلام.

و الرابع كثير مايكذب [و] قليل ما يصدق ، (و) هو صنعة (١١٢) الشعر [التي وصف في كتاب فويطيقي، اي الشعر.]

والمخامس [كلته كاذب] (كذب) لايصدق، (و) هو صنعة (اهل) الشتغب و المراء [التتى وصف في كتاب سوفسطيقى ، اى تصنيف اهـل المرى[ (وهى صنعة السفسطة).

و [انتّما] وصفت هذه الاربع للاحتراس منها.

#### (لو) [ تقسيم الأشياء

#### الاشياء انما ينقسم قسمين:

احدهما مماله علة، وهو قسمان:

احدهما من الاضطرار وهو قسمان:

احدهما ممتا يستحب من اجل غيره لامن اجل نفسه ، كالمبضع والصتبر من اجل الصحة.

و الاخر من اجل غيره ومن اجل نفسه جميعا، و انقسم من اجل الحيوة، ومن اجل نفعه جميعا، وكالغذاء ايضا.

و الاخر منارتفاق كالحذاء والمشى لمكان الصحة.

والاخر لاعلة له، وانما يستحب من اجل نفسه، كالخيرو الحسن اللّذى انما يستحب من اجل نفسه، لامن اجل غيره.]

### (لز) (كلما استعمل استعمل لثلثة اوجه:

امًّا من اجل غيره وهو قسمان:

احد هما اضطراري كالمبضع و الصبر لاجل الصحة.

و الاخر للارتفاق، كالحذاء والمشي من اجل الصحة.

واما من اجل نفسه، كالمخيرو الحسن فهما يستحبَّان لانفسهمالا لغير هما.

واما من اجل نفسه، كالعيش و الغذاء الذين انما يستحبّان من اجل الحيوة، ومن اجل انفسها وغيره جميعا.)

#### (لح) الشبه يكون في تسعة اوجه

الآول في الجوهر، (و) الثاني في الوجه، (و) الثالث في الفعل، (و) الترابع في المكل، (و) المخامس في اللون، (و) السادس في الطعم، (و) السابع في العرف (و) الثامن في الصوت، (و) التاسع المجسة

# (لط) لفظة «يشبه» (يتصرف الي) (١١٣) ثلثة اوجه:

احدها [یعنی به] پنبغی ان یکون کذا و کذا.

و الثانى يشبه [بعينهاى يشبه] ان يكونكذا وكذا.

و الثالث (انه) يخيسًل (١١٤) الى انه كذا وكذا.

### (م) [ قول اقول يصرف الى ثلثة اوجه:

احدها يدل اقول كذى و كذى.

و الثانى يدل اقول حمله. و الثالث يدل اقول يقينا. ]

#### (ما) علة النشو علتان الله

امامتنفسة وهي قسمان:

اما قريبة كالأباء، واما بعيدة كالأ جداد.

اما غير متنفسة:

اماقريبة في الزمان كالموضع الذي ينشؤ المرء فيه، وامابعيدة كمسقط راسه (د)

(مب)

#### علة النشو علتان

احد هما تنفتسه، وهى قسمان: الاب قريب. و الحدّ بعيد. وغير المنفسة، و الوضع الذى ينشؤ المرع فيه، و هو قريب، وكمسقط رأسه وهو بعيد (ر).

(مج) التناسب (۱۱۵) اربعة اقسام. احد هما (۱۱۶) فى الطبيعة، كالاب والابن. و الثانى فى العرض كالمالك والمملوك (۱۱۷). و الثالث فى المهنة كالمعلم والمتعلم (۱۱۸). و الرابع فى الشبه كالاصفياء و الاخلاء (۱۱۹).

# (مد) مالايتجزأ اربعة اقسام:

امًّا من اجل صغره كالنقطة الوهميَّة.

و الثّاني لاجل صلابته كالماش.

واماً من اجل مخالفة اجزائه في العمومية كصور الانس والبهائم. واماً من قبل انه لايثبت على حدة كالشخص اذا قسمته اعضاء.

#### (مه) الاجناس (و) الصور ثلثة اقسام:

احــدهــا قبل (۱۲۰) الكثرة [وهو] كسابق علم الله [تعالمــــ] بالاشياء [في الاشياء]، و [علمها] هو الروحاني الاعلى، و (هي) تسمّـــي الالهيّــة .

والثنّاني مع (١٢١) الكثرة وهوالنّذي في طبائع (جميع) الخلائق وعللها، هوالجسماني الاسفل، ويسمى (علم) الطّبيعة.

والثالث بعد الكثرة وهو الـذى يتصور فى وهم من نظر الــى صور[ة] الاشياء، وعلمها [مماً] يوافق المنطق (و) هى تسملي الوهيمة .

#### (مو) الأمر العام اربعة اقسام:

احدها مشاع غير مقسوم كعبد الجماعة وصنعهم.

والثَّاني مقسوم غيرمشاع كطعام الجماعة وشرابهم (١٢٢).

والنالث مثل ماهولمن (١٢٣) سبق كالموضع من المصلتي والجماعة.

و الترابع مثل ماكمل بكماله اصل واحد (۱۲۴) ، كصوت المؤذن و طبيعة الانس .

#### (مز) تزاويج الأشياء

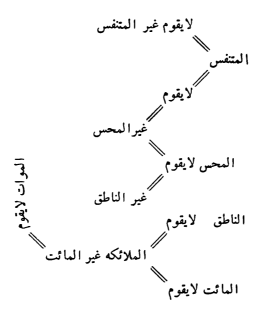
تكون اذا ما ضربتها في اقل عددها (١٢٥) بواحد، ثم القيت النصف من

مبلغها فابقى بعد (ذلك) (١٢۶) ، فهو عدد تزاويجها . مثل اربعة (١٢٧) تضربها فى ثلثة فتصير اثنا عشرة ،تلقى نصفها فيبقى (١٢٨) ستــّة .

### (مح) تزاويج الاجناس و الصور

المتنفس لايقوم وهو الحيوان، غير المتنفس لايقوم وهو الموات. الناطق لايقوم وهو الانسان،والملك غيرا الناطق لايقوم وهو البهائم. الحاس لايقوم غير الحاس، المائت لايقوم غير المائت.

## (مط) تزاويج الاجناس و الصور



### (۵۰) اقسام الكلام ثمانية اقسام

احد هما الاسماء، كقولك: سعيد، خلد (١٢٩). و الثاني الحرف، كقولك: يمشي [و] بكتب. والثالث الجوازم [الجوامع]، كقولك: انكان(١٣٠)كذا وكذا، [ا] ولماً كانكذا وكذا.

والسّرابع القوارب، كقولك: الدّين لفلان وبفلان والى فلان، (والواوالزائدة كقولك: وفلان).

و الخامس الابدال، كقولك: انا وانت وهو.

والسادس اللّـحن، كقولك: اي لعمري واجل وقدما كانكذا وكذا.

و الستابع اللواصق ، كقولك: فلان الكاتب في الدار ، فان الكتابة حلية لاصقة (١٣١) .

و الثّامن الغايات ، كقولك : فلان الكاتب يمشى ، فان المشى (١٣٢) غامة لكلامنا .

تمت تقاسيم الاشياء المقدّمة في صدركتب حدود المنطق [بعون الله و منه ببغداد]، والحمدلله ربّ العالمين، وصلوته على سيّدنامحمّد النبيّ [نبيه محمد] وآله (الطّيبين الطّاهرين) [اجمعين] (و اليه سلامه).

[وكتبته في سنة ٥٤٧ من نسخة سقيمة فلنقابل بها انشاءالله تعالى]

# نسخه بدلهاي منطق ابن مقفع

۱ ـ ا ب: تبصر، ه ط: بصر

٧- ا ه ب : لسياسة، ط : بسياسة

٣- اب: المتابعة، هط: المبالغة

٧- اب: فيجتمع؛ طه: فيجمع

۵- اب: للصورة، طه: الصورة

۶\_ ا ب : جمعهما ، ط ه : جمعتهما

٧- ا ب: النشبه، ط ه: النسبة

٨\_ همهٔ نسخهها : كثير

٩\_ همة نسخهها : الفتى والفطس

١٠- ا ب ه : الغبي و الفطن، ط : الفتي والفطن

١١- اب: يعمها ، طه: ويعمها

۱۲ این عنوان تنها در «ط» هست

۱۳\_ بسمله در ۱ س ط هست

١٤\_ اب: تفكر،ط ه : تفكير

١٥- اه: اشياء، ب: اسماء: ط ندارد

١-١٤ ب: الانسان، ط ه: الانس

١٧ - اب: يختم، ط ه: يحتم

١٨ در ط وب «الى الخط احدث.... اجتمع الخط» نيست

ودر ا ه هست

19 در ا ب «ظاهر یلی مایلیه... و الاخر من» نیست ولی در ط ه هست ۲۰ جدول «مضاف» در ط هست و جای آن در ا ب سفید است و ه در

اینجا افتادگی دارد

۲۱\_ در ه میانص ۳۳۶و ۳۳۷ افتاده واز «یقالیدفلان ورجل» تا «فکالر جل یکون» را ندارد واز «ماهرا بالکتاب…» در آن هست.

٢٢ ا ب: فالشيء، طه: فالصبيء

٢٣\_ ا ب: الفلسفيين يجعلوا

٧٧\_ ا ب: الملائمة ، ط ه: الأئمة

٢٥ ـ اب : ذكرنا طه: ولما ذكرنا

٢٤ ا ب لابحيرتنا (بينقطه) ، ه ط: لا بحيرتنا

٢٧ - ا ب: ادخل ، ط ه : داخل

۲۸ ا ب : ولعدم الموجود والمعدوم

۲۹\_ ا ب «بواقع» نیست

٣٠ ـ ا ب: المحالة، ط: العجلة ، ه: المجالة

(عجله، محاله: دولاب)

٣١ ه: تدبا، ال ط: مد

۳۲ـ در همه نسخهها «سکت لما حوله فیقوله» هست و گویا چنین بایـد

باشد: «سكت لما كان في قوله»

٣٣ ا ب: عوض

٣٣ ط ه : موضوعة غيرموفية ، ا بي نقطه ، ب موضوعه (سبس بي نقطه)

٣٥ ـ ا ب: فرقا، ط ه : فرقنا

٣٤ ا ب: ينسب، ط ه: ينب

٣٧ ا: مقيمة ، س: معتمة، ط ه: مغتمة

٣٨ در ا س «كما قال في الاسماء غير المحدودة» نيست

٣٩\_ ١ : فلانه، ب : فلان، ط ه : فانه

٠٠ـ در ا ب «فقال صالح...المسئول» نيست

۴۱ ـ ا س ط ه: المغتم

۴۲ در اب «وبابطال...الباطل» نیست

۴۳ در اب «كل»نيست، ط ه: فاذا وضع و وضع ولاواحد

۴۴ ا س ه: واحد،ط: احد

۴۵ ا ب «خاص» دوم نیست

۴۶ در اب «بین» نیست

۴۷ ا ه ط : ما میروس ، ب : امروس

۴۸ ه ط: اموروس، ا ب: امورس

۴۹\_ هرچهار نسخه : مامیروس

٥٠ ـ ا س: فلانا قال ليس احد

۵۱ ه : فكذلك، ط ب: فلذلك، هامش ه : فلذلك ظ،

٧: فكذلك فلذلك ظ

۵۲ - هط: بما، اب: لما

٥٣ ـ ا ب: منها لاكقوله، ط ه: لاكل

۵۲ این بند «و لوقال...النطق» درط بوده و روی آن خط خورده است

۵۵ ـ ا ب: والحد الواحد الموضوع منهما اولم يكونا متناقضين

۵۶ ا س: ا ذ

۵۷ در اب «الخاص» نیست

۵۸ ا س: ایجاب

٥٥ ـ اب: اما كاتب او غير كاتب، طه: اما كائن اوغير كائن

٠٠ اب: ماولون، ط ه : نادبون

١٩ـ ١ س: فجاء ، ط ه : فجاز

٢عـ ا ب: اضافة، ط ه: اصابة

۳۹\_ ۱: یری، ب بی نقطه، ط ه: نری

۴عـ ا ب: يفرق، ط ه: يقرن

۵۹ در ا ب «وقول» نیست

ع- در ا ب «و» نیست

٧٧ در ه ط «ثم يصف الامر الذي اخبرعنه» نيست

۶۸ــ در ا بگویا «بضیف» در هر دو جا

۹۹ در ا س «ویصف کتابته» نیست

٧٠ اب: الكل

٧١ ا ب : او

٧٧ در هط «القول» نيست

٧٣ درهمه نسخهها: حده، گويا «عدة» درست باشد

۷۴\_ در ه ب «بكاتب اللاانسان اللاطويل» نيست

۷۵ اب: يعلم، ه ط: تعلم

۷۶\_ ا ب ه : شریکا ، ط: تشریکا

٧٧- «او» تنها در هاش طآمده است با نشانهٔ «ظ»

٧٨ ا س : يتشابه، ه ط: بتشابه

٧٩ در اب «قد» نيست ولي در هط هست.

٨٠ ه : كل الأهل، ب: فالمليل في ذلك اسم الكلب ولوسئل

۸۱ اب: يعلم

۸۲ در س «مسالتان...فهی» نیست

٨٣ ا س : و

۸۴ در ۱ ب «فالمسألة...و كذا» بيشتر ميان دو كلمهٔ «التفويض» و «لم يكن» هم آمده است.

۸۵ در ه «في جوابه» نيست

٩٨\_ ا ب: صحة

۸۷ در ا ب «بد» نیست

۸۸- در اب «لا» نیست

۸۹ در ب «کلمة» نیست، درهاش ط آمده است «کل ظ»

٩٠ اب: فجمع، ط ه: فجميع

۹۱ م: يتكلم، طه: نتكلتم

۹۲ در ا ب «واماً الهذر» نیست

٩٣ ا ب: من فضل

۹۴\_ در ا «الخفاش كالطير...القائل» نيست

۹۵ در ا ب همهجا: مفضح

عهد میان دو کمانه در هر چهار نسخه نیست

۹۷ ه: لاكاتب مجيد، روى كلمات: ل ظكاتب لامجيد، روى «كاتبلا» هم خطكشده شده است

هـ هـ هـ الفلان الفيلسوف كـاتب مجيد ، هامش: ل ظ اللافيلسوف، روى «فيلسوف» هم خط كشيده شده است

۹۹ در ا «والثالث ... الأول» نيست ، نسخهٔ ب در اينجا آشفته است و کم هم دارد.

١٠٠- اب: ستة

١٠١- اب: العلم

١٠٢ - ا ب: فيلسوف

۱۰۳ در ا ب « و اما الماضي ... فیلسوفا» نیست در ه ط آمده است: «اما المنتظر فکقو له فلان کان فیلسوفا» و باید «یکون»باشد.

۱۰۴ ا ب: فلانه، ه ط: فلابد

۱۰۵ در ه «القضایا... الامور» نیست و لی درسه نسخهٔ دیگرهست.

۱۰۶ در همهٔ نسخهها «اخر» ولی باید «اخبر» باشد.

۱۰۷ در ا «کان» نیست، در ب هم نیست و دارد «و کقوله»

۱۰۸ در ا ب «فیلسوف» نیست

١٠٩ ا ا الفلاسفة، ه ط: الفلسفة

۱۱۰ در ا ب «به» نیست

١١١ ـ اب: يضع، هط: يصنع

١١٢- اب: يقال، هط: لقال

١١٣- اب: وجوده، ه ط: جودة

١١٤ اب: لتوضيح... ارادنا، هط: ليوضح... ارادنا

۱۱۵ ا ب: یمکن، ه ط: ممکن

١١٤ هـ: بثبات...بثبات، هامش: ل ظ: اثبات... اثبات

١١٧ ـ ا ب: ولكنه، ه ط: ولكن

۱۱۸ ا س: اراد اومرید

١١٩ اب: يمكن، ه ط: ممكن

١٢٠ ه: كاتب، هامش: ل فيلسوف

١٢١ - اب: السلب

١٢٢- اب: فولدت، ه ط: تولدت

١٢٣ - اب: اب: بالاثنى عشرة، هط: الاثنى عشرة

۱۲۴\_ ا ب: ممكن، ه ط: يمكن

۱۲۵ جای دایره در ا ب سفید است

١٢٤ اب: زعم، هط: يزعم

۱۲۷ - ۱ س: ممكن، ه ط: ممكنا

۱۲۸ ا س: للاخربه، در هط «به» نیست

١٢٩ ا س:فكان ، ه ط: وكان

١٣٠ در ا «ان قول القائل...ظننتم» نيست

۱۳۱\_ تنها در ط «یکون» هست.

۱۳۲ در ا ب «نعم» نیست

١٣٣ ممة نسخهما: صدقا

۱۳۴ در ا «کذب فیما» نیست

۱۳۵ درب «والفجور» در ا روی «و» خط خورده است

۱۶۶ اب: من هي شيئا

۱۳۷ در ا ب «ضدان» نیست

١٣٨ - ا ب: قال القائل فلان غير حسن، ه ط: قال القائل: فلان حسن ،

هامش هر دو: ل ط «غير حسن فلان»

١٣٩ - ا ه ب: يحتج، ط: يحبمع

١٤٠ ا ه ط:حي، ب: جنن، گويا: جيء، به گواهي آنچه كـ بس ازاين

آمده است درمتن «سمی» گذارده ام

۱۴۱ ـ در اب «وبهنستعین» نیست

۱۴۲ ا ه ط: تبینت ، ب: یثبت

۱۴۳ این کلمه در نسخهها روشن نیست شاید «المنقوض» باشد

١٤٢\_ نسخه ها چنين است، گويا بايد چنين باشد: موجباله شيئا

۱۲۵ در ه ط «و کذا»ی نیست

١٧٤ ه: ولايجاوزها

۱۳۷-در ا ب «غیر» نیست

۱۴۸\_ اب: المقدم، هط: المتكلم ١٩٨\_ بها

۱۵۰ ــا: کرمهم س سب ، ب : کربهم س لعب، ه ط :کذبهم من فس گویا چنانکه درمتن کذارده ام «من الغیب» درست باشد

١٥١ هـ: وكذلك، ٢ ب طـ: ولذلك

١٥٢- ١ ب: ولالوس، ه ط: دلالوس

۱۵۳ در ط «ولا الى تحريك...قدمت له» نيست

۱۵۴ اب: وسیاتی، هط: وسناتی

١٥٥ - اب: الثلثة، هط: البينة

١٥٥ م ط: بعينها، اب هامش ط: نفسها

۱۵۷ در ط «لیس کل الناس یجب له ان یکون فیلسوفا... ان یقول»نیست

١٥٨ اب: بعض الشيوخ شابا

۱۵۹ ا ن: محتاحا، ه ط: محما (باید «محنا» باشد)

۱۶۰ ا: محی،ب: محیی، ه ط: محسن

١٤١ ـ ا ب: فكراسا اننهجم، ه ط: فكرسا ان يهجم

١٤٢ ا: ان يقدم لنا ما يعرف، ب: ان يقدم ما يعرف

۱۶۳ ط: به، در دیگر نسخهها باید «ثمة» باشد وتنها در ا ب پس از آن «و» آمده است

۱۶۴\_ ا ب: متكثرها، ه ط: منكسرها

۱۶۵ در نسخه ها پس ازین چنین آمده است «الحیوة لکل حمار ، الحیوة لکل انسان مشترکین فی حد محمول فیهما جمیعا و ذلك الحد هوالحیوة» و پیدا است که مکرر است

۱۶۶ نسخهها یك نواخت نیستند و کم و کاستی دارند. از سنجش آنها با یکدیگر متن را از روی قرینه بدینگونه در آوردهام.

١٩٤٧ ب: عدة صحيح، ه ط: حده صحائح، هامش: ل ظ عدة

۱۶۸ اب: اربع

۱۶۹ در همه نسخه هادر هر دو جا «ذو» آمده و باید «ذی، ذا» باشد

۱۷۰ در ا ب «و» نیست

۱۷۱\_در ا ب «لا» نیست

١٧٢ در اب: الانسان ، هط: الانس

۱۷۳ در ا ب آمده است «شیه» و بی نقطه . پیداست که نویسندهٔ ا «الحا» را فراموش کرده و نیمهٔ دوم واژه را نوشته است. نویسندهٔ نسخهٔ ب هم از روی رونویس کرده است.

۱۷۴- ا س: و کان، ه ط: فکان

۱۷۵ در ا ب «و بمالم یکن فیها... الاخرة»نیست و دراثر فراموش کردن «الخامسة» و «العاشرة» در جای خودش شماره های ضروب در آن دوبه « الرابعة عشر» میرسد نه «السادسة عشر» که دره ط درست می بینیم.

١٧٧٥ ا س: الانسان، ه ط: الانس

۱۷۷ «الحمارية» در هامش طآمده است

١٧٨ اب: منطق، ه ط: المنطق

۱۷۹ در ا ب «فیوجد...الذی» نیست

۱۸۰ اب: فيوجد ه ط: ويوجد

۱۸۱ «المنطق» درهامش طآمده است

۱۸۲ درهمهٔ اینجاها در اب «یقول» آمدهاست و یا بی نقطه است و در ط ه «نقول» و یا بی نقطه

١٨٣- ا بعشر، هط: عشرة

۱۸۴ همه نسخهاه: و ربما

١٨٥ يايان نسخة همدان

١٨٥- اب: اسما نتيجه على حامل

١٨٧ درهر سهنسخه: الطير ان لأفي احد من

۱۸۸-۱: کل حاشیته، سکل حاشیته

١٨٩ ا ب: فيجب،ط: صحت

۱۹۰ در ب «فیکون…هی» نیست . در ۱ ط آمده است « یدفع » بینقطه یاء وباید «مدفع» باشد (ش ۲۰۶)

١٩١- ط: سئلنا البيسنة على ذلك قلنا اتينا فيما اتينا ،ا ب: سئلنا الثلثة على [ذلك] قلنا قد ثبتنافيما اتينا

١٩٢ - اب: التنبيه

١٩٣- اب: غير انسان،ط: غير ان

۱۹۴ در ا ب «الاولى...الحاشية»نيست.

۱۹۵ در ط «کل» نیست

۹۶عد در اب «الأولى....المقدمة» نيست

١٩٧ - ا ب: اذاخذ

۱۹۸ در ا ب «ج» نیست.

۱۹۹ در اب «کل» نیست

۲۰۰ در ط دراین دوجا «۱» نیست

۲۰۱ــ در ب «لافی انسان و الکتاب» نیست

۲۰۲ - بالسواد اوفي

۳۰۳ در ا «فیوجد ...الغربان» نیست. پسازین هم «التی.. بعض الغربان» در هر سه نیست

۲۰۴ ــ آنچه میان دوقلاب گذارده درهیچیك از سه نسخه نیست و از روی سیاق افزودم

۲۰۵ در اب «کل» نیست

۲۰۶ اب: یدفع،ط: مدفع (ش ۱۹۰ و۲۱۴)

۲۰۷\_ درا «۱» نیست

۲۰۸\_ در ا ب «قد» نیست

٢٠٩ اب: رفع،ط: يرفع

۲۱۰ درط «قد» نیست

٢١١\_ س ا: الانسان

٢١٢\_ درهرسه نسخه: الحكماء

٣١٧\_ اب: التنبيه، ط: البينة

۲۱۴ ش ۲۰۶ دیده شود

۲۱۵ ط: نقول، آ ب: يقول

۲۱۶ ط: عن، اب: على

۲۱۷- در اب «قد» نیست

۲۱۸ ط: مما، ا ب: ما

۱۹ ۰۰۰ در اب «کل» نیست

٢٢٠ ا: الانسان، ط: الانس

۲۲۱ ب: واذا كانت الحاشية الأولى لأفىشىء من الحمير التى هى الحاشية الاخرة في كل الواسطة

۲۲۷ ط: ضرب القرائن، اب ضروب، ادر اینجا پاره شده و «القرائن» در آن دیده نمیشود، در ب هم که رونویس آنست این واژه دیده نمیشود.

۲۲۳ گویا باید «وجدنا» باشد، ب: و وجدنا فمنها یا من، ا هم نزدیك به آنست، ط: و وجدما فیهامن

۲۲۴\_ ط: و البينة ، ا ب : و الثلثة ، درسه جاى ديگر پس ازين در هر سه نسخه: النسة

۲۲۲۵ ط: یستعین، ا: لتعین، ب ندارد

۲۲۶\_ در ا ب «قد اتممنا كتاب انولوطيقا» نيست

۲۲۷\_ا ب: افود الطبيعي، ط: افوذ يطقى

۲۲۸ در ا ب «المنطق» نیست

۲۲۹\_ درهرسه نسخه «الی» نیست

٢٣٠ اب: سلمة، ط: سلم

۲۳۱\_ هرسه نسخه: برمکی

۲۳۲ در اب «ترجم» نیست چون ا پاره شده است وسپس آمدهاست للیث

٢٣٣ ط: الذين سمينا هم هيلى (بي نقطه) الملكاني النصراني ، ٢:الــذين

تكساهم هيلى ( بى نقطه ) الملكاني النصراني ، ب: الذين تكساني الملكاني

النصراني

# نسخه بدلهای منطق ابن بهریز

۱ ـ د: بوجوده

٧\_ ر: تنمي

٣-د: المستنيره

٧ ـ د: المعروفة

۵- د: الواصل

**۶۔ د: جعل** 

۷ د: مراضی

٨\_ ر: الأمو

٩ ـ ر: بالمعلوم

۱۰ــ ر: يعمل

۱۱ـ ر: معلوما

١٢ - د: لم

١٣ د: ما

۱۴\_ د: اصاب ام اخطأ

۱۵ د: الذي

۱۶ د: وان

۱۷\_د: بصواب منطقه

۱۸ د: يعانيه

١٩\_ د: الذي اما الايصيبها مما

۲۰ د: تر آی

۲۱\_ ر: عندها

۲۷\_ د: علم

٣٣\_ ر: وان جاز فيهما واخطأ، د: من جاز عنهااخطأ

۲۴\_ ر: نطقه

۲۵\_ ر: صار عنها، د: جاز عنه

۲۶\_ ر. فصنعهما

۲۷\_ د: بها

۲۸\_ د: لابد منه لامن امکان ان یدخل

۲۹\_ ر: يعر

۳۰\_ر: على

٣١ د: الوزانين

٣٧ د: رايهم

٣٣ ر: الوازين

٣٤\_ ر: اليهم

٣۵ـ ر: فقرا

۳۶ د: الوزانون

٣٧\_ ر: هو

۳۸ د: کسعید ویزیدوخالد

٣٩ د: احدهما لاجزاء متشابهة كالعيد

۴۰\_ د: والاخر لغير متشابهة

۲۹\_ ر: كالحوهر والاعراض، د: كالجواهر للاعراض

۴۲ د د : للحلسس و اللبنن

٣٣\_ دللعرض...الحاروالبارد

**۴۴\_ د: بقوله.** 

**۴۵ د: لان السر.** 

ع٧- د: وليهذب.

٧٧- د: من هاهنا التشبه بفعال الله ما امكن ذلك.

۲۸ د: و الاخر الفلسفة دراسة موت المشية.

۲۹ د: وعلم العلوم فانماهی انشئت جمیع الصنائع....

۵۰ ر: من قبل اسمها وهي.

۵۱ د: حب، در دومی در «ر»: آثار.

۵۲ د: ملائمة النفس للجسد.

۵۳ د: حياة مشية .

۵۷\_ د: مشية .

۵۵ د: الانسانية .

۵۶ د: يري.

۵۷\_ د: ينقطع.

۵۸ د: ظل.

۵۹ د: بهذا .

٠٠ وهي

۶۱ عـ د: منذ

۲۹\_ ر: انما.

٣٧\_ ر: او.

۶۴\_ ر: فضل

۵۹\_ د: احدها

۶۶ د: والثاني

۶۷\_د : لغرض

۶۸ د: النطق

۹- د: و ذلك ان يكون العقل مدبر الغضب والشهوة

٧٠ د: وقد

۷۱\_ د: بما.

۷۷ د: مناصب

٧٣\_ ر: اثنين.

۷۷ ر: ثلث

۷۵ـ ر: هو.

٧٧- د: الثاني...والثالث

٧٧ــ ر: وهي.

۷۸ـ ر: ارسطو

۸۹\_ ر:تیقضا

۸۰ د: وهي

٨١- ر: اصحاب افلاطون.

٨٢ ر: القدمائين.

۸۳ـ ر: يعملون.

۸۴ ر: قدمایان.

۸۵ــ ر: لم يوجد.

۸۶ــ ر: ولیس یجد

۸۷\_ ر: هو.

۸۸ ر: والاخرى.

٩٩- د: في المنطق.

. ٩\_ د: احداها.

۹۱ ـ د: يريدوافي قولكم فيقولوا.

۹۲\_ د: منها اوجزو و اداة فانا.

۹۹- د: التجارة.

۹۴\_ ر: الثالث.

۹۵ د: يجعل.

ع٩- د: فارقه كان في ذلك.

٩٧ ر: فهو فلا

۹۸ ر: يحق

٩٩ د: احداها غايته يحتاج اليها.

١٠٠ ـ ر: منفعته ليحرص على علمه.

١٠١\_ ر: نسبته لئلا يتموه عليه لساارور المختلفة.

۱۰۲ ـ ر: تدل على غاية الكتاب موجزا.

١٠٣ اصل: المنتظر

۱۰۴ ر: احدهما.

١٠٥ ر: المقالات

۱۰۶ـ ر: والاخر.

١٠٧ ـ ر: كتابها او ساقيس.

۱۰۸ـ ر: بعضها مورده.

١٠٩ د: احدها.

۱۱۰ ـ ر: فیطوریقا

١١١\_ ر: يقتسم.

١١٢ د: صناعة.

١١٣ ر: يشبه على.

۱۱۴\_د: يخال.

١١٥ د: المناسات

١١٥- د: احداهما

١١٧ - د: كالسيد والعبد

١١٨ ـ د: كالمتعلم والعالم .

١١٩ د: والرابع في المقصد فالشبه كالاخلاء.

١٢٠ ر: اما قبل.

١٢١ - د: في

١٢٢ ـ د: كالكلام الكثير وشرابهم

۱۲۳ ر: ان.

١٢۴\_ د: مماكان بكماله لكل.

١٢٥ د:منها عددا.

١٢٥ د: فما بقى في بدل بعد القاء النصف.

۱۲۷ د: کاربعة.

۱۲۸ د: فیصیر

١٣٩\_ د: كقولنا يزيد وخالد وعبدالله.

١٣٠ د: اذا .

١٣١ -- د: فان قولك الكاتب في الدار حلية لاصقة بفلان.

۱۳۲ د: يمشي.

#### فهرست واژه های فلسفی و منطقی هر دو دفتر

الاختلاف المحيط ، ٦٨ اخص ۱۲ اداة، كط ارتفاع ، ٤٥ ارتفاق ، لو ، لز استحباب، لو ، لز استخراج ، ا استدارة ، ٤٥ استدلال ، ۱۱۶ ، ۱۲۰ - ج الاستدلال و التحقيق ، لد استعمال ، لز استقامة ، ٤٥ استواء ، ۶۷ اسم ، ٥٧ ، ٥٨ - ن الاسم المفرد و المركب المؤلف ، لد الاسماء العشرة ، ٢٨ الاسماء المحدودة ، ٩١ ، ٢٩ اشتقاق الاسماء ، ح ، ز الأشياء المختلفه ، و الاشياءالمفعولة الفاعلة ، ٤٧ الأصم ، ۳۷

آلة، ١ المانة ، ١٤ ابدال ۲۰۰ ن ابطال ، ٥١ ، ٦٩ ابطال الباطل ، ٦٥ \_ ابطال العلم ، يج اتصال النفس بالجسد ، ك اثبات ، ۱۰ تا ۲۹، اثبات النابت ، ٦٥ الاجاء المتشابهة و .غير المتشابهة ، والاجناس العوام ، كب اجوف، ۳۷ احتراس، كد، له احصاء ، ۲۲ اخبار ، ۲۹ الاختلاف ، ۶۸ ، ۵۱ ، ۷۷ الاختلاف العام ٦٦ الاختلاف فيالكلام ، ٧٤ الاختلافالذي يتفق و يثبت ، ٦٨ الاختلاف المتداخل بالایجاب و السلب ، ٦٦ الشخاص خواص ، کب الاختلاف المتناقض ، ٦٧ ، ٦٩ الاختلاف المخصوص ، ٦٧ ، ٨٠ ، ٨١ الاختلاف المهمل ، ٦٧

البينة ، ١١٩ تاليف الكلام ، ل التام ، ٦٤ ، ـ ز تبصرة القلب، ٦ تبصرة العقول، ٨ تجارۃ ، ٧ تجرید ، ا تجزء ، مد تحديدالصفة ، ٤٧ تحرير ، ا تحلية ، ٤٨ تحول، کے ٥ تخييل ، لط تدبير ، ٩ تراويج الاجناس و الصور ، مع ، مط تزاويج الأشياء ، من تزين حياء النفس ، يز نسمية ، ٥٥ *;* . تشبیه ، ۶۹ تصرف ، لط تصوير ، ا تضاد ، ۶۸ تفسير ، ٣ تفكر الفيلسوف، لد تفکیر ، ۱۷ تفويض ، ٩٥ تقاسيم ، ا تقاسيم الأشياء، ن تقسیم ، و تقسيم اسم الحد ، ز تقسيم الاشياء ، لو تقسيم الفلسفة ، كد تقیید ، ا اتمادی ، ۲۶

الأصول ، ٥٢ ، ٥٣ الأصول الأربعة ، ٥٠ اصولالامور ، ١٠٢ الإضافة ، ٢١ الاضطرار ، د ، لو ، لز اطلاع ، خ اعتدال ، ۱۱۹ ، له الاعراض للجوهر ، و ائر اف ، ٤٧ الاقتداء بفعال الله ، ك اقتران ، ۱۱۳ الهام النفس ، ك الهنة ، ك (الامكان الاستقبالي)، ٨٠ تا ٨٤ انباء ، ۲۰ انىغاء، لط الإنسىة ، ك انصباب ، ٤٥ انقلاب ، ع انقلاب (عكس) القضايا ، ١٢٢ تا ١٢٦ الانىة ، ك اوایل ، یو ايثار الحكمة ، ك الایجاب و الابطال ، ۱۰۸

باطل ، ٥٠ باطن ، ٣٧ البرهان و اليقين ، له بساط ، ٣٧ بسيط ، ٣٤ ، ٢٩ البعض ، ٢٩ ، ٣٦ بغية ، ج بلاغة ، كب بلى ، ٤٥ البيان ، ١١٥

حجة ، د ، لب حد ، ۲ تاه ، ۱۶ ، ۲۷ یج الحد (الكلام الجامع الوجيز المحيط) ١٠٠ الحد (مقال وحيز دال على ذات الشيء المحدود) ، ز حد اسم ، یو حد تفسير ، يو الحد المحمول ، ١١٧ ، ١١٩٠ الحدالموضوع ، ١١٧ ، ١١٩ حدود ، د حدود الفلسفة ، ك الحدود للمقدمات ، ۱۱۷ حدود المنطق ، ا ، د ، ل حرف ۵۷ ، ۵۸ ، ۲۱، ۲۳، ن حرف الرد والأبطال ، ۸۷ تا ۹۰ ، ۱۰۶ ، ۱۰۶ الحروف الغير المحدودة ، ٩١ ، ٩٢ حروف المعجم ، ١٢٥ الحروف المقطعة ، لد حركة، ٤٠، ٥١، ٥٥ حساب، ۳۶، ۶۱ وه الحسن ، لو حضور ، ٥١ حفظ، ا حق، ، ۱۵ حكمة ، ٦- ١ ، ب حل ، ۳۱ حلية ، ع٤ حليةالاسم ٨٧ حمل ، م حواس ، ۱۱۶ حياة ، لو

حياة طبيعية ، ك

حيلة ، ٤٨

تمام ، ن،

تمثیل ، ا

تناقض ، ۲۷

تناقض ، ۲۷

تناقض ، ۱۵ ، ۲۷

تناقض الکلام ، ۲۰۸ تا ۱۰۸

تناقض الکلام ، ۲۰۸ تا ۱۰۸

تناقض الکلام ، ۲۰۸ تا ۱۰۸

توهم ، کد ، که

توهم ، کد ، که

الحدالموضوع ، ۲۰

توهم ، کد ، که

الحدالم ، الکتاب

الحدود المقدمات ،

الحدود المتمات ،

الحدود المنطق ، ا

حدود المنطق ، ا

حدود المنطق ، ا

الجثة ، ۳۵ ، ۳۵ ، ۲۰

الجثة ، ۲۰ مومالد والابطال ،

الجنة ، ٣٤ ، ٣٥ ، ١٤ الجدة ، ٢٥٤ ، ٣٢ جرى ، ٣٧ ، ٢٤ جزء ، ٣٠ ، ٣٠ . كط جسمانية ، ك جمع ، ١١ ، ٣٧ \_ ا جنس ، ١١ ، ه ، ز ، مه جنس الاجناس ، ١١ جوازم ، ن جوامع ، ٥٧ ، ن جوهر ، ٢٨ \_ ج ، لح جوهر اللاعراض ، و جهل ، ح الجهات الثلاث ، ٣٥ الجهات الثلاث ، ٣٥ جهة ، ٣٤

الحاشية الاولى والاخرى ، ١٢٧ الحجر ، ٩٥

خاص ، ۱۲ ، ۲۹ ، ۳۰ ، ۱۱۰ خاص ، سالب ، موجب ، ۲۲ خاصة ، ه خبر ، ۱۰ خبر ، ۱۰ خبر ، ۲۰ خضونة ، ۲۶ خطأ ، ۲ ، ۲۲ ، ۲۲ خطأ ، ۲ ، ۳۲ ، ۲۲ خفاء ، ج

دحض ، لب دخول ، ۲۱ ، ۳۱ دعوی ، کط دلالة ، ز ، لد، دلیل، ب

خیر ، ٥١ ، لح ، لو ،

ذات ، ز

رای،۳ رفعالکلام الی الاحالة والامتناع، ۲۹ روحانیة ، ك رؤس ، یو ریاضة ، ۸

> زمان،ما زیاد**: ، ۶۸ ، ۵۶ – یا**

السالب ، ٥٨ ، تا ٢٥ سبق علم المضاف بعضه بعضا ، ٤٦ سنة ، ٩ ، كح سور ، ٢٥، ٨٥، ٨٦

سياسة ، ٩ سياسة : الامصار والكور ، الرجل على الاخلاق و الاعمار،الخاصة،العامة،المرء نفسه، ٩ــكد،كه

> شبهة ، ٢٤ – لط ، مج الشبه التسعة ، لح شخص ، ٥١ ، مد شدة ، ٤٨ شر ٥٠ ، لح شركة ، ٢٥ شغب ، ٣ شكل ، لح شهود ، كح شهود ، كح

صحة ، لو صحيح ، ٦٠ صدق ، ٨٤ ، له الصفات : الثابتة ، المتناقضة ، ٩٨ صفة، ٢٠ ، ٣٢، ٤٧ ، ٤٥، لد

صفة، ۲۰، ۳۲، ۶۷، ۵۵، لد صناعات ، کب صناعة ۱، ۳ صناعة ۱، ۳ صنايع ، لد الصحة ، النحقيق ، الثلاثة ،

النمان والاربعين ، الصادقة ، الصحيحة ، الكاذبة ، الكاملة ، الكلية ، المحتاجة ، المكتفية ، المنكسرة النافعة : ١١٨ ، ١٢٦ ، ١٤٩ ، ١٨٣ ـ لك الصنعة ، ٢ ، ١٠ ، ٢٤ الخاصة والعامة ، باهل المدينة بالنفس العامة ، كز ، له الصنعة ، ٢٢ ، ٢٧ ،

الصواب، بربس الصوت، ٤٧، ٥٨، ٥٩، لح

الغير الفارق ١٦، ٢٨ العرضللاعراض ، و عرف ، لح عقدة ، ٣١ عقل ، كح علم، ۱، ۷، ا، ب، یح، یط الضرب: الاول ، ١٣٢ تا ١٤٨ ، الثاني ، ١٥١ علم : الاجساد ، الادب ، الاسفل ، الاعلى الاوسط، تاليف اللحون، الحساب، الحسن. الروحانية ، الطب ، الغيب ، الغير المحسوس، القياس ، المحسوس ، المساحة ، بانيه ، جميعـ الاشیاء ، الوهم ، ۷ ، ۸ ، ك ،كب،كد،كه علة ، لو علة واسطة ، ب العمل، ۹،۹۷، ۶۲، ۱، ب، یج، یط، کد عموم، ر، عمومية ، مد عنصر، ز عین ، ۱۷ ، ۱۷ ، ۲۹۰ تا ۳۳ العين: الخاص ، العام ، المرسل ، ٢٩ ، ٣٢ غايات ، ٥٧ ، ٠٠ غاية ، ز، لج، ن

غضب ، کیح غرض ، لیج غلط ، ۹۶ ، ۹۵

الفرقان ، ١٢

فسادالحد، یا ، س افصل، ۲۵، ه، ز فصل القضاء، كد، الفصل بينالممكن و الواجب ، ١٠٧ الفضائل الأربع: عفة ، عدل ، حكمة ، قوة . أكح

صورةالصور ، ١١ الصور للاشخاص، و صوغ، لد ضد ، کح تا ۱۲۶ ، الثالث : ۱۲۷ تا ۱۸۷ ضروب ۶۸

صور ، صورة، ۱۱، ۷۷ - ه، مد ، مه

الضروب الاربعة: الامر، السؤال، المسألة، الخبر ، ١١٤ ضروبالقرائن ، ۱۲۷ الضعف ، ٤٧

> الطب ، كب طباع ،ب طبيعة ، ل ، مج طعم ، لح طول ، ٣٤ تا ٢٤ طىنة ، ١٠

> > ظھور ، ج

عاقبة ، لج العام ، ۱۲ ، ۲۹ ، ۳۰ ، ۱۱۵ العام، السالب، المشاع، المقسوم، المماثل ، إغيبة ، ٥١ الموجب ، ٧٢ ، مو

> عجز ، ۷٤ عدد، ۱۹، ۲۳، ۲۳، ۱۶، ۲۶ عدل ، د عدم ، ١٥ عرض، ۲۹، ۳۰، ۲۳ ه ، مج العرض: الخاص، العام، المفارق،

1+4-1991 94 فطن ، ٤٧ الكلام (اقسامها الثمانيه) ن فعل ، ۲۲ ، ۳۲ ، ۵۸ لح كل ٢٩ ، ٦٦ ، اللاجزاء ، و فكرة ، ٥، ١٧، ٤٧، لد الفلسفة ، يزتاكد الكم: المنتظم المتصل المتحرك ، المنفصل فهم ، ا المشاكل و غيرالمشاكل ، كح کمیة ، کح قبول ، د قدمة ، ١٥ لاكل ، لاواحد ، ٦٦ القراين (ضروب) ١٢٧ لحن ، ن قرنالمقدمات ، ٥ لحقوق ، ٥٧ قسمة ، ۲ ، ٥ لواصق ، ٥٧ ، ن قصر ، ٤٢ لون ، ٤٢ ، ٤٧ - لح قضایا ، ۱۱۵،۶۹ لين ، ٤٧ القضايا (احصائها) ٩٩ القضايا (اقتسامها الصدق والكذب) ٩٣ ماضی ، ۳۸ ، ۲۵ ، ۴۸ ، ۱۰۰ القضايا (تصويرها في دائرة) ١٠٦ متر ادفات ، ٥٥ القضايا (عدتها) ٩١ متز ایلات ، ٥٥ القضايا والمقدمات المهملة (انتاج) ١٥٠ متشابهات ، ٥٥ القضيه ، ٧١ متعنت ، ۹۵ القضيه السالبة والموجبة ، ٩٣ متنفس ، ما ، مب قلب المقدمات ، ٢٦ متو اطیات ، ٥٥ قلة ، ٤٢ ـ له مثل ، لا مثل ، ٤١ ، ٢٤ قوارب ، ن مثلث ، ۶۸ قوارن ، ٥٧ مجاهدة ، كد قوام ، ز محدود ، غیر محدود ، ۹۲ ، ۷۳ قول ،م محسة ، ليح القوة ، ٧٤ محصور، ۲۹، ۲۲ محنة ، ١٤ القوى الثلاث ، ۱۰۲ ، ۱۰۵ ، ۱۲۱ مخالفة ، مد الكثرة ، ٤٢ - له مخبر ، ٥٨ الكثرة (بعدها ، قبلها ، معها) مه مخصوص ، ۷۲ ، ۱۱۵ الكذب ، ٨٤، له مدور ،۸۶ كلام ، ٢٤ ، ٨٥ ، ٤٢ امذاقات ، ۲۶

الكلام: المجموع ، المفرق ، الواصف ، ٩٦ أمريع ، ٤٨

مشاغب ، ۹٥ مهمل ، ۲۹ ، ۲۷ ، ۲۷ ، ۱۵ ، مشتقات ، ٥٥ مهنة ، مج ، ك مشتقه ، ۸۶ مضاف ، ۲۱ ، ۳۲ النتيجه: الصحيحة المستقيمة ، ١١٩ ، ٨٣٠ المضاف المتقق والمختلف ، ٤٤ نحل ، ا مطنب ، ز النسبة ، ۱۳ ، ۱۵ ، ۱۳ ، ۲۵ معرفة ، ١ النسبة : الخاصة ، ١٨٤ مفارق ، ۱٦ النسبة الخالصة ، ١٥ مفارقة النفس، ك نشو ، ما المفعول ، ما يفعل به ، ٢٧ ، ٢٨ ، ٣٢ نصبة ، ۲0 ، ۳۲ ، ۶۷ مقال ، ز نطق ، لد مقدمات ، لد نظر ، ۶۷ المقدمة ، ٥٧ ، ١٥ نفع ، لو مقدمة : متابع ، يقين ، ١١٦ نقصان ، ۶۸ ، ۶۵ ، یا مقسوم ، ۱۱ نقطة ، ٤٥٤ ، مد مقطوع ، ۱۱ ، ۲۴ ، ۱۶ نقيض ،٨٠٨ ، ٥٠٠ مقیم ، ۲۵ ، ۸۰ ، ۱۰۰ نهاية ، يه مكائيل، ل نمو ، ١٥٥ مکان ۲۲، ۲۲ ، ۳۶ ، ۶۶ ملامس ، ۲۶ واجب ، ۸۶ ، ۱۰۷ ممتنع ، ۷۹ ، ۲۸ و ثاقة ، ممکن ، ۷۸ ، ۲۸،۲۰۱ الوجوه السبعة (معرفة: الغاية، المنفعة ،النسبة منازل ، ۲۹،۱۳،۱۲ المرتبة ، السمة ، تقسيم الفنون، اى العلوم) لج مناصبة ، **كح** وجوه الكلام ، (واجب ، ممكن ، ممتنع) ، منتظر ، ۳۸ ، ۲۵ ، ۸۰ ، ۱۰۰ منزلة، كح 1 +7 : 1+1 منطق ، ۱ \_ د ، کیح ، کط وجه، لح وجيز، ۲، ز منظوم ، ٣٤ ، ٢١ وضع ، ۶۷ ، ۲۹ ا ، ما ، مب موازين ، د ، ل وضعالسنة ، كح مواقیب ، ۵۲ ، ۱۰۰ وقت ، ٣٩ ، ٣٨ ، ٣٩ ، ٣٩ ، ٣٩ ، ٣٩ ، ٩٤ موجب ، ۸۸ ، ۹۵ وقوع ، و موضوع ، ٥٨ موقت ، ٥٨ ايقي*ن* ، م مؤلفة ، ٥٨

### فهرست نامهای کسان وجایها

ترك ، ج خر اسان ، ج دمقر اطیس ، کج رواقيون ، كط سامسطيوس ، يە سلم الحراني ، ١٨٦ فرفوريوس ، ه فلاسفه ، كط - الفلسفيين ، فيلسوفيون ، ٤٧ ، ٩٩ فورن ، یج ، فیوری ، یه المامون ، ا متعلمین ، ۶۷ مشائین ، کط المفسرون، ١٧١ ا، ه، و هيلى الملكاني النصراني ١٨٦ یحیی بن خالدالبرمکی ۱۸۹

الأئمة ، ٤٧ ابن بهريز عبديشوع مطران الموصل ، ا ابن المقفع ابو محمد عبدالله ، ١٨٦ ابونوح الكاتب النصراني ، ١٨٦ اتينوس ، كط ارسطوطالیس ، ۱۷ ، ۳۱ ، ۳۷ ، ۳۸ ، ۶۰ ، اسوقراطیس ، ۹۳ ٠٧٠ ، ١٨١ ، ١٨ ، ٨٨ ، ٩٠ ، ١٠٧ ، ١١٤ الشاغبون، ٨١ ، ١٠١ ، ١٢٠ ١١٥، ١٢٠ ـ ١، د، ه، كط، لب اسكندرين فيلفوس ، ٤٨ افلاطون ، ۷۰ \_ كج ، كط ، ل ، لا ، لب افیقروس ، کج اقد مانيين ، كط امیر المؤمنین (مامون) ، ج ، د امیروس ، ۷۰ انطوس ، ۹۳ ستالحكمة ، ١٨٦

آقاداميا ، كط

#### فهرست نامهای کتابها

صنعة الشعر ، له ، طوبيقى ، له فرريار مانيس ، ٥٦ ، ١١٤ فرير ميناس ، له فويطيقى ، له قاطية ورياس ، له قطوغوريوس ١٧، ٥٥ قطيغورياس ، ه قطيغورياس ، ه الكتب الاربعة ، ١٨٦ المتولات ، لـه المنطق (كتب) ، د ، ه ، و مواضع الكلام ، له مواضع الكلام ، له



# al-Mantiq (Logic)

by Ibn Muqaffa \*

Hudud al-Mantiq ( Definitions of Logic )

> by Ibn Bihriz

Edited with Notes and Introduction
by
Muhammad Taqī Dāneshpazhūh

Tehran 1978 1398 (A.H.lunar)